
伊斯兰教是后圣殿时代圣经一神论和先知
宗教的延续 

 

作者注（目的和限制） 

本研究对第二圣殿被毁（公元70年）后圣经一神论的重构进行了比较历史神学分析。它考察了犹

太教、基督教和伊斯兰教在后圣殿时代如何构建敬拜、忏悔、律法和权威，并引用原始文本，以便

读者能够直接评估论点。 

抽象的 

公元70年第二圣殿的毁灭使得以祭坛为中心的《托拉》献祭体系在历史上无法运作，这给以成文

的敬拜和律法为基础的宗教带来了延续性问题。本文通过对圣殿覆灭后不同宗教应对方式的比

较历史神学分析来探讨这一问题，探究在圣所崇拜不复存在的情况下，敬拜、忏悔和权威是如何

维系的。拉比犹太教通过祈祷、研习和律法的延续来维系盟约生活，同时等待圣殿的重建。基督教

在其发展初期，将赎罪的核心重新置于耶稣受难之上，并以此来诠释圣殿的毁灭。伊斯兰教则呈

现了一种不同的模式：一种以律法为指导、便于携带的先知式一神论，它无需祭坛或祭司制度也

能运作，其根基在于启示的传达和稳定的公共敬拜模式。本文的比较阐明了这些发展轨迹如何在

公元70年后的背景下以不同的方式解决运作性和延续性问题。因此，伊斯兰教将自身定位为圣

殿时期对圣经一神论的复兴，而不是对圣经一神论的背离。 

方法和范围 

本研究以累积契合度而非孤立的经文为依据，比较了圣殿覆灭后三种宗教的发展轨迹——拉比犹

太教、基督教和伊斯兰教。研究从公元70年的历史性断裂开始，评估了在圣殿祭坛体系不复存在

的情况下，每种宗教传统如何维系其敬拜、忏悔、律法和权威。研究范围仅限于这些结构性问题，

并不试图全面考察后续教义的发展历程。为便于阅读，圣经引文均以英文呈现（为保持一致性，尤

其是在新约部分，采用钦定版圣经；若使用犹太教译本，则会注明希伯来圣经/塔纳赫的出处）；古

兰经引文则采用标准英文译本。本书的目标读者是愿意逐步理解比较过程的非专业人士。 

介绍 
大多数关于犹太教、基督教和伊斯兰教的讨论都开始得太晚。它们往往从现代的身份认同或后世

的教义入手，而没有首先解释这些教义所预设的圣经世界观。本研究正是从构建这一框架开始

的。 



为什么这很重要 
圣殿的毁灭是宗教史上一个更广泛问题的典型案例：当核心机构崩溃时，一个承载律法的传统如

何维系公共崇拜和权威。本文通过比较70年后的各种模式，阐明了维持延续性的不同途径——在

匮乏中寻求保存、重新诠释赎罪和权威，或提出不依赖于圣殿的全新指导主张。 
这里所说的“律法书”（Torah）指的是摩西五经中关于敬拜和律法的盟约框架——这套体系将对上

帝的专一奉献与实际的顺服、社群生活以及圣经中关于罪与救赎的论述联系起来。这为接下来所

描述的断裂奠定了基础。 

一千多年来，圣经中的一神论一直围绕着一个具体的制度中心运作。对亚伯拉罕、以撒和雅各的

神的敬拜不仅是神学上的，也是程序性的。律法书并非仅仅描述抽象的敬拜；它制定了一套以圣

所和祭坛为根基的、可执行的顺服、悔改和赎罪体系。圣约生活是通过可以公开、反复且完整地遵

守的诫命来维系的。律法书对此有明确的规定：在圣约之内，罪的解决和修复都遵循既定的程序。 

“因为活物的生命是在血中，我已将这血赐给你们，可以在坛上为你们的生命赎罪；因血里有生

命，所以能赎罪。”（利未记 17:11，英王钦定本） 

利未记将赎罪描述为一种涉及血的祭坛行为。一旦祭坛从历史中消失，律法规定的赎罪机制就无

法按原样执行。由此产生的延续性问题既是实践上的，也是文本上的：诫命依然保留在书页上，但

履行诫命的途径却消失了。 

 

从此以后，亚伯拉罕诸教的宗教历史明显分岔，并非源于抽象的教义分歧，而是因为针对这一单

一的结构性问题提出了不同的答案。拉比犹太教通过祈祷、研习和律法的延续来维护盟约的身份

，忠实地维护着律法的权威，同时生活在流亡的现实中，等待着复兴。基督教在其圣殿被毁后的

主导发展中，通过将赎罪重新置于十字架上来解决这一断裂，有效地将祭坛从一个具体的场所转

移到一个一次性的救赎事件中。相比之下，伊斯兰教则提出了截然不同的主张：上帝以一种可携

带、普世且独立于圣所的形式，复兴了先知宗教本身——悔改、顺服、律法和直接敬拜——同时

仍然声称与亚伯拉罕一神论保持着连续性。 

它首先强调，这种断裂是真实存在的，问题无法避免，而解决方案也截然不同。只有承认了这一历

史和文本危机，才能对之后关于预言、律法和延续性的论断进行客观公正的评估。 

将几条经文线索结合起来解读，便可形成一个连贯的整体：毫不妥协的一神论；悔改和顺服是宗教

的核心；规范社群生活的律法指引；以及不断拓展的视野，在这个视野中，神的指引不再永远局限

于单一的血统或地点。这种拓展的视野并非伊斯兰教所创。圣经文本早已在不放弃一神论的前提

下，论述了管理权的阶段和转变：西奈山是中心，但西珥山和巴兰山也出现在视野之中；以撒被拣

选，但以实玛利也被应许成为民族；耶路撒冷是中心，但万国都被设想归向神。这些主题并非一张

地图，而是构建了一个文本空间：当历史需要时，圣经本身允许指引超越单一的制度中心。在此框

架内，对后来的主张的评估并非将其强行塞进一节经文，而是探究在圣殿被毁之后，这些主张是

否能够提供圣经语法所允许的那种延续性。在比较后来的发展轨迹之前，本文确立了《托拉》-《先
知书》的基准，指出犹太教在 70 年后的盟约连续性，然后将第二圣殿晚期的声音（包括耶稣）视

为后来连续性辩论经常援引的参考点。 

论证分为四个部分。首先，它将公元70年后祭坛的消失视为一场由经文所引发的、真实的实践危

机，而非仅仅是一场情感事件。其次，它以《托拉》和《先知书》为基准，指出唯独敬拜上帝、悔改

和顺服构成了盟约生活的框架。第三，它从犹太教自身的视角出发，描述了圣殿之后犹太教的延

续性，并将第二圣殿晚期的人物（包括耶稣）视为当时的参照点，这些参照点在后来的延续性辩论



中经常被引用。第四，它比较了圣殿之后的主要发展路径（拉比犹太教、保罗基督教和伊斯兰教），

并探讨哪一条路径能够在保持毫不妥协的一神论的同时，维系一种可操作、可移植的亚伯拉罕式

敬拜形式。 

在考虑后来的基督教发展或伊斯兰教的出现之前，本文首先确立了《托拉》-先知书的基线，然后考

虑了第二圣殿晚期在其框架内运作的声音，包括耶稣在圣殿仍然存在时所记录的公开教导，以此

作为数据点。 

《托拉》和《先知书》中的基线 
对后圣殿时代延续性的任何评估都必须从律法书和先知书本身入手。在整部希伯来圣经中，唯独

敬拜上帝、悔改、遵守律法以及公共道德指导都被视为盟约生活中不可或缺的要素。先知们反复

批判脱离公义和顺服的空洞仪式，但他们并没有废除律法，也没有否认圣殿的历史中心地位。这

种内在的先知模式奠定了基准，我们可以以此来评估后来的第二圣殿时期以及最终后圣殿时代的

各种声音和发展轨迹。 
对犹太教而言，70年后的延续性并非通过对耶稣的引用，而是通过盟约生活——律法、祈祷和学

习——在内部得以体现。这里引入耶稣并非将其视为犹太教的视角，而是将其视为第二圣殿晚期

一位同时代的声音，其保存下来的教义在后世关于延续性的辩论中常常被提及。 

第二圣殿晚期犹太之声 

有了《托拉》和《先知书》的基石，我们就可以考察第二圣殿晚期在这一框架内活跃的声音。耶稣

属于第二圣殿晚期的犹太教语境，他被记录下来的公开教导可以被视为圣殿存续时期犹太教如何

延续性的一个例证。这本身并不能决定后来的主张；它只是在《托拉》框架内确立了哪些内容被肯

定、哪些内容被否定、哪些内容被保留。 
任何关于后世指导的争论都可以借助一个有用的参考点来评估：耶稣在其社群所认可的律法书-
先知书框架内所作的陈述。他保存下来的公开教导在此并非犹太教解释这一断裂的轴心；它只是

第二圣殿晚期的一个同期数据点，后来的延续性辩论经常援引这些数据点。 

“你们不要以为我来是要废掉律法和先知；我来不是要废掉，乃是要成全。”（马太福音 5:17，
KJV） 
“我实在告诉你们，就是到天地都废去了，律法的一点一画也不能废去，都要成全。”（马太福音 
5:18，KJV） 

“你要尽心、尽性、尽力爱耶和华你的神。”（申命记 6:5，JPS 1917） ​
“不可报仇，也不可怀恨你本国的子民，却要爱人如己。我是耶和华。”（利未记 19:18，JPS 1917） 
耶和华说：“因为这百姓亲近我，用嘴唇尊敬我，心却远离我；他们敬畏我，不过是人背诵的训诲。”
（以赛亚书 29:13，JPS 1917） 
“你要敬畏耶和华你的神，事奉他，指着他的名起誓。”（申命记 6:13，JPS 1917） 

“除了我以外，你不可有别的神。”（出埃及记 20:3，英王钦定本） 
“凡称呼我‘主啊，主啊’的人，不能都进天国；惟独遵行我天父旨意的人，才能进去。”（马太福音 
7:21，英王钦定本） 
“当那日，必有许多人对我说：‘主啊，主啊，我们不是奉你的名传道，奉你的名赶鬼，奉你的名

行许多异能吗？’我就明明地告诉他们说：‘我从来不认识你们，你们这些作恶的人，离开我去

吧！’”（马太福音 7:22-23，和合本） 



这种警告并非仅仅是道德上的，而是关乎与上帝诫命的延续。“无法无天”被视为一种不合格的行

为。这使得我们很难将耶稣描绘成一个以摒弃律法作为服从标准为标志的宗教创始人。圣殿被毁

后的分裂更加凸显了这一点。耶稣所处的时代圣殿依然存在，但他的教导却反复为一种即便失去

圣殿这种制度性途径也能维系而不至于陷入精神绝望的信仰做好准备。当他引用何西阿书时： 

“我喜爱怜悯，不喜爱祭祀；喜爱认识神，胜于燔祭。”（何西阿书 6:6，英王钦定本） 

他并非否定托拉的圣所制度是骗局；他是在恢复先知的等级制度：仪式绝非为了取代先知本身。 

“凭着他们的果子，就可以认出他们来。”（马太福音 7:16，英王钦定本） 
“所以我告诉你们，神的国必从你们夺去，赐给那能结果子的百姓。”（马太福音 21:43，英王钦

定本） 

破裂后指导的道德逻辑 

如果圣殿的毁灭给一个以律法为准则的宗教造成了可观察性的危机，那么更深层次的问题就变成

了道德和圣经层面的问题：圣经将神人历史描述为一种引导式的体验，即使在制度机制失效的时

候也是如此。圣经反复强调上帝与人类的关系也是以引导式的。上帝不仅审判，祂还教导、警告

和提醒世人。 

“主耶和华若不将奥秘的旨意指示他的仆人众先知，就一事不作。”（阿摩司书 3:7，KJV） 

模式并非上帝只说一次话就任由人类无限期地漂泊；而是， 

“神既在古时藉着众先知多次多方地晓谕列祖，”（希伯来书 1:1，KJV） 

“真主已降示你们光明和明晰的经典。”（古兰经 5:15） 
“耶和华他们列祖的神，清晨起来，差遣使者到他们那里去，因为他怜悯他的百姓和他的居

所。”（历代志下 36:15，英王钦定本） 

“地极的人都当归向我，就必得救。”（以赛亚书 45:22，KJV） 

如果这就是上帝在圣经中体现的道德逻辑——慈悲的指引而非遗弃——那么，后圣殿时代便会引

发人们的期待：指引仍将以切实可行的形式存在，尤其对于各国而言，因为旧有的制度机制已无

法维系。这便确立了进一步指引作为先知模式延续的概念合理性。 

圣经中关于持续指引的范畴 

认真对待圣殿破裂事件，会引出一个直接的问题：当原有的制度机制崩溃时，圣经是否允许以某

种切实可行的方式继续提供指引？先知们反复将上帝对待人类的方式描述为指引而非遗弃： 

他们假定信息披露是清晰易懂的—— 

“主耶和华若不将奥秘指示他的仆人众先知，就一事不做。”（阿摩司书 3:7，KJV） 

因此，预言的道德逻辑并非“上帝只说了一次话就消失了”，而是上帝呼召、警告、纠正和复兴。在

这种模式下，几个主题汇聚成一个清晰的轮廓，展现了持续指引的可能面貌，尤其是在超越单一

民族的更广阔视野中。没有哪一段经文需要独自支撑整个论证。重要的是累积：一条线索勾勒出

一个国家的视野；另一条线索定义了先知权威的形式；还有一条线索提供了在动荡时期传承与延

续的准则。它们共同构成了持续指引这一范畴，使其在任何后来的主张出现之前就清晰可辨。 



在先知书中，国家的视野是明确的。以赛亚反复提到一个更广阔的范围，在这个范围内，上帝的旨

意并不局限于以色列： 

“他说：‘你作我的仆人，复兴雅各众支派，使以色列中得保全的人归回，这是小事。我还要使你

作外邦人的光，使你施行我的拯救，直到地极。’”（以赛亚书 49:6，KJV） 

“地极的人都当归向我，就必得救；因为我是神，再没有别神。”（以赛亚书 45:22，KJV） 
先知书卷中包含着一条面向国家的轨迹，其中对唯一真神的崇拜超越了单一种族，公开确立下

来。 

“那些倚靠雕刻偶像、对铸造偶像说‘你们是我们的神’的人，必退后，必大大羞愧。”（以赛亚书 
42:17，KJV） 

“我必从他们弟兄中给他们兴起一位先知，像你一样，我要将我的话放在他口中；他要将我一

切所吩咐他的都告诉他们。”（申命记 18:18，英王钦定本） 

这并非仅仅是“一位好老师”的教导，而是以神的话语形式传达的具有约束力的教诲。在后圣殿时

代，这种区别至关重要：一种可携带的、具有律法效力的宗教，需要稳定的权威和实践。因此，任

何复兴的主张都应以传达的方式呈现，而非事后依赖于私人诠释的重建。以赛亚书29章可以被解

读为一种不加修饰的佐证。以赛亚描述了“书卷上的话”的传达（英王钦定本）。 

“你若对无知的人说：‘请读这段经文’，他却说：‘我没有学问。’”（以赛亚书 29:12，KJV） 

真正重要的，看似不起眼却意义非凡：圣经并不要求上帝的使者是一位受过专业训练的文学巨匠；

它描绘的是启示的话语传达给那些并非传统意义上“博学”之人。这一点在评估那些自诩为诵读者

和宣讲者而非神学体系构建者的后世宣称者时尤为重要。第三个线索来自但以理书，它为动荡时

期的延续与传承提供了一套语法。但以理的异象不仅关乎帝国；它们使后圣殿时代的世界在圣经

中得以清晰呈现。但以理书第二章描绘了一系列王国的更迭，以及一个不依赖于先前帝国存续的

统治——一个凌驾于先前政权崩溃之上的永恒政权（但以理书2:34-35, 44，英王钦定本）。但以理

书第七章正式阐述了权力交接的语言：统治权被授予和剥夺；权柄易手；而“国度和统治权”最终
…… 

“赐予”（但以理书 7:14, 27，英王钦定本） 

像摩西一样的先知和公开启示 

在探讨后世的先知是否符合圣殿时代之后的先知形象之前，本文必须首先阐明圣经本身所预示的

指导类型。这正是“像摩西一样的先知”这一形象的重要性所在，它并非一句口号，而是一个类别。

摩西不仅仅是一位受神启示的道德导师，他更是传达信息的典范使者，他的宣告塑造了一个遵守

律法的敬拜社群。圣约并非抽象的概念，而是因为摩西传达了具有约束力的教导，才成为一种公

共秩序。《申命记》对此模式有明确的描述： 

“耶和华你们的神必从你们弟兄中给你们兴起一位先知像我，你们要听从他。”（申命记 18:15，
KJV） 

经文接着解释了“像摩西一样”的含义：“我必从他们弟兄中给他们兴起一位先知，像你一样，我要将

我的话放在他口中；他要将我一切所吩咐他的都告诉他们。”（申命记 18:18，英王钦定本） 

“你当奉你的创造主的名义诵读。”（古兰经 96:1，Sahih International） 

“他并非凭己意而言，而只是奉命而行。”（《古兰经》53:3-4，Sahih International） 



按照《申命记》的逻辑，评价的标准并非文本是否像现代书籍，而是它是否以言语的形式呈现，并

作为具有约束力的指导原则传达出去。这便是摩西先知书的形式。 

“那时，有人会把书递给不识字的人，说：‘请读这本书。’他会说：‘我不识字。’”（以赛亚书 29:12
，KJV） 

这一点毋庸置疑：圣经中包含向非传统学术权威人士传达启示的场景。在圣经的构想中，先知的权

威源于上帝的启示行为，而非机构的认证。 

“当拜主你的神，单要事奉他。”（马太福音 4:10，英王钦定本） 

“那时，我必明明地告诉他们说：‘我从来不认识你们，你们这些作恶的人，离开我去吧！’”（马太

福音 7:23，英王钦定本） 

因此，后来以预言形式（传达的话语；具有约束力的指导）提出的主张，其评估不应以是否迎合现

有制度为标准。 

鉴于此，读者有理由质疑，圣经本身是否为后世在动荡时期提供任何具有法律意义的指导。此处

引用但以理书并非将其作为现代年代设定的密码本，而是因为它运用了历史、传承和视野等概

念。它提供了一种在不否认动荡发生的情况下，探讨断裂后延续性的方法。 

但以理与连续性的时机 

“当这些君王在位的时候，天上的神必另立一国，永不败亡，也不归别国的人，却要打碎灭绝那

一切国，这国必存到永远。”（但以理书 2:44，英王钦定本） 
“他得了权柄、荣耀、国度，使各方、各国、各族的人都事奉他；他的权柄是永远的权柄。”（但以

理书 7:14，KJV） 
后来，但以理书7章描述了一个戏剧性的逆转，其中统治权转移到了“至高者的圣民”手中。这里的

语言再次强调了恩赐和委任，而非人为的建立：“天下国度、权柄和国中的大权，必赐给至高者圣

民的百姓。他们的国是永远的国，一切掌权的都必事奉他，顺服他。”（但以理书7:27，和合本） 

但以理后来明确地使用了同样的转移语言，将统治权描述为“给予的”，并最终在神圣主权下分配

（但以理书 7:27，KJV）。 

“他必使祭祀和供献止息”（但以理书 9:27，英王钦定本） 

使用圣经自身的分类来分析文本危机：指导、顺服、专属敬拜、通过果实传承、以及在中断中延

续。 

圣殿覆灭后的问题并非仅仅是“犹太教、基督教和伊斯兰教”之间的冲突，它也出现在早期耶稣运

动内部。新约圣经保存的证据表明，早期信徒在与此最相关的几个问题上并非铁板一块：律法、外

邦人的接纳、圣约的身份，以及与以色列圣经的延续性要求。圣经将这些问题视为决定性问题，

而非事后诸葛亮。《使徒行传》记载了一场关于外邦信徒是否通常需要受割礼以及是否需要遵守

律法的重大争论（使徒行传 15:1-2，和合本）。保罗的书信，尤其是《加拉太书》，以更为尖锐的措

辞反映了同样的冲突。这种多样性对研究方法至关重要。它避免了时代错置，表明“耶稣的旨意”并
非所有早期基督徒都自然而然地理解，而且在早期，不同的延续性模式也曾引发争论。在这样的

背景下——在向外邦世界扩展的同时，也面临着即将摧毁圣殿的灾难——出现不同的圣殿覆灭后

发展模式也就不足为奇了。因此，本文将耶稣保存下来的教导视为一个有用的参考点，而不是假

定后来的教义安排会自动反映他的意图。耶稣公开肯定律法（马太福音 5:17-18，英王钦定本），

并将不法和空洞的宗教形式视为不合格的行为（马太福音 7:21-23，英王钦定本）。 



这些声明并不能终结所有后续的争论，但它们确立了一种态度：严肃对待顺服，并对那些将盟约生

活简化为身份标签的宗教主张保持怀疑。这种态度自然而然地引出了圣经中评判后世宣称者的标

准。圣经并不认为权威可以凌驾于检验之上；相反，它提供了检验的标准。 

重访但以理：时间和转移 

当但以理书与以赛亚书以及圣殿被毁后的分裂时期一同解读时，其力量并非仅仅局限于抽象的象

征意义。但以理书补充了以赛亚书未曾直接强调的内容：时间性的过渡。这不仅意味着管家职分

的更迭，更意味着历史本身将走向一个节点：旧有的盟约机制将难以维系，而某种永恒的事物将

取而代之。但以理书第二章确立了这一基本框架。王国兴衰更迭，直至最终的干预打破了整个进

程：“一块非人手凿出的石头”击碎了雕像，摧毁了这座复合结构，此后“他们的踪迹全无”，而那块

石头（和合本） 

“一座大山，充满全地”（但以理书 2:34-35，英王钦定本） 

重点不在于内部改革，而在于以神圣的行动取而代之。神所建立的国度不会与先前的秩序无限期

地共存；它会取代先前的秩序，并永存不朽。 

“叫各方、各国、各族的人都事奉他”（但以理书 7:14，KJV） 
“至高者的圣民必得国”（但以理书 7:18，英王钦定本） 

“天下万民必得国度、权柄和国中的大权。他们的国是永远的国，一切掌权的都必事奉他，顺

服他。”（但以理书 7:27，和合本） 

这一点很重要，因为它与耶稣自己关于转移的论述直接吻合： 

“那将要来的君王的百姓必毁灭这城和圣所。”（但以理书 9:26，英王钦定本） 
“他必使祭祀和供献止息”（但以理书 9:27，英王钦定本） 

“因血所赐的生命，能赎罪”（利未记 17:11，英王钦定本） 

如果历史上的献祭停止了——不是象征意义上的，而是具体意义上的——那么仅凭断言就无法维

持延续性。要么上帝让人类失去了一条可行的顺服和敬拜之路，要么祂的指引以一种不再依赖于

被毁圣所的形式表达出来。但以理将此描述为预见的审判，随后是神圣的行动。更有力的论断是

累积性的：圣经预示着一个决定性的后圣殿阶段，其标志是献祭的终止、权柄的转移以及上帝面

向万国的统治。如果献祭停止了，如果管家职分转移了，如果指引必须保持公开和可操作性，那么

问题不在于未来的指引是否可能，而在于如何识别它。这正是先前范畴的重要性所在。申命记意

义上的先知权威是通过言语传达的： 

耶稣肯定律法，警告人们不可违背律法，并谈到未来可能出现的欺骗和凭果子辨别是非的情况

（马太福音 7:15-23）。他既没有声称要废除律法（马太福音 5:17），也没有自称为但以理和以赛亚

所预言的颁布万国律法的先知。因此，若不解释圣殿被毁如何使一条可行且有效的立约之路得以

存续，就不能简单地将但以理的预言“已经应验”。 

从这个角度来看，但以理书并非孤立地论证伊斯兰教。它迫使人们思考延续性问题。犹太教在匮

乏中维系着身份认同和虔诚信仰。保罗时代的基督教构建了一种以赎罪神学为核心的替代机制，

并通过使徒书信加以阐述。相比之下，伊斯兰教则主张复兴：通过传达启示、可移动的敬拜方式以

及一套无需依赖圣所即可运作的律法道德框架——这正是后圣殿时代所需要的解决方案，前提是

上帝不放弃指引。因此，但以理书的重点不在于它明确提及穆罕默德，而在于它使一种面向万



国、持久的复兴不仅成为可能，而且在结构上也成为必然。当把但以理书与以赛亚的反偶像崇拜

预言以及耶稣的管家职分转移论述结合起来解读时，这种趋同就难以被简单地视为巧合。最初看

似存在争议的解读，开始呈现出一种模式。（KJV） 

伊斯兰教的定义：复兴、权威与延续 

在此，论证必须做到许多讨论未能做到的一点：在评估伊斯兰教是否符合后圣殿时代的轮廓之前，

首先要按照伊斯兰教自身的定义来定义伊斯兰教。这并非出于礼貌，而是确保论证准确性的必要

条件。基督教与伊斯兰教辩论中一个常见的误解是，伊斯兰教“建立在”《圣经》之上，即把《托拉》

和《新约》视为具有约束力的权威。伊斯兰教并非如此。《圣经》在此被用作论断的背景——因为

本文旨在探讨圣经世界是否预示着圣殿破裂后更广阔的指导视野——但伊斯兰教的实际权威是

《古兰经》和圣训（逊奈）。这一区别至关重要，因为后圣殿时代的问题本质上是一个可操作性问题

：一个宗教必须拥有一套在公元70年后仍然切实可行的敬拜和律法机制。伊斯兰教声称它拥有这

样的机制。 

伊斯兰教的核心自述不仅在于它提供对真主的虔诚，更在于它宣称自己复兴了先知时代的宗教，

并将其作为一种完整的敬拜和服从方式。《古兰经》反复强调自身是启示而非个人创作，是公开

的训诫而非私人的神学思辨。经文以诵读的形式呈现： 

它否认信使出于欲望而宣讲宗教教义： 

简而言之，它的方式是传达言语——给出、背诵和公开宣告的话语——符合圣经中先知权威的范

畴： 

这表明结构具有连贯性。 

“当以律法和见证为准！他们若不按此言而行，必是因为他们心中没有曙光。”（以赛亚书 8:20
，KJV） 

也就是说，真正的指引在于对一神论的忠诚和服从，而非个人魅力或制度传承。伊斯兰教将自身

定位为一个标准，它澄清并区分了崇拜和教义中的真理与偏离，号召人们回归亚伯拉罕的上帝，

不分彼此——这与《托拉》的坚持相一致。 

耶稣对专属敬拜的维护， 

 

当权威被明确阐述时，后圣殿时代的意义便更加清晰。公元70年之后，以圣所为中心的体系已无

法完全按照既定模式运作。任何复兴的主张若要具有实际意义而非流于形式，至少需要做到三点

：首先，必须将敬拜的中心重新聚焦于真主；其次，必须提供一套不依赖于实体祭坛的、切实可行

的律法和敬拜体系；最后，必须提供一个稳定的权威结构，而非通过臆测性的替代来重建一个已

失效的机制。伊斯兰教声称具备这三点。它坚持毫不妥协的一神论，拒绝崇拜真主以外的任何事

物，并建立了一种可移动的敬拜生活方式：祈祷、斋戒、施舍、朝觐、忏悔以及一套全面的伦理法

律秩序。因此，《古兰经》和圣训成为了后圣殿时代运作的核心。在此，对于那些受基督教圣经观

影响的读者而言，有必要做出澄清。伊斯兰教并不否认上帝启示了律法，也不否认耶稣是先知和

弥赛亚；它否认的是，关于律法的保存和权威的问题可以被忽视。圣经本身就包含关于偏离正道

和需要辨别真伪的警告，并且它并没有将圣约历史视为不受人为篡改的。先知们常常抱怨的是，

人们 



因此耶和华说：“因为这百姓亲近我，用嘴唇尊敬我，心却远离我；他们敬畏我，不过是领受人

的吩咐。”（以赛亚书 29:13，KJV） 

宗教因此被人为添加的内容层层叠加。伊斯兰教的复兴主张在于，它使崇拜回归亚伯拉罕诸教的

根本，并将指引恢复为一种可行的生活方式——这正是后圣殿时代，若要使上帝的慈悲继续指引

世界，所需要的“动力”。 

穆罕默德的宣称与启示方式：公开宣告与诵读演讲 

如果认真对待圣殿解体后的分裂，那么“另一位使者”的问题就不是情感上的跳跃，而是一项结构

性探究。律法以祭坛为中心的机制虽已写明，但在公元70年之后，它已不再能按原计划运作。如

果上帝的模式是引导而非遗弃—— 

那么，圣经中关于重新提供指引的可能性并非陌生。问题在于，什么样的使者能够作为先知宗教

在分裂后的延续而发挥作用：他不仅仅是一位哲学家，而是一位能够传递具有约束力的指引的使

者，其成果是可操作的敬拜和律法，可以跨越国界传播，并且只面向亚伯拉罕的上帝—— 

按照伊斯兰教自身的定义，穆罕默德的主张恰恰属于此类。他并非以个人天赋构建体系的作者自

居，而是以接收和传达信息的使者自居。《古兰经》的修辞并非“穆罕默德思考”，而是“说”——宣

告的语法。伊斯兰教的核心文本将他的角色定义为接收和传播。 

背诵： 

《古兰经》明确否认其内容是个人宗教创造力的产物： 

“这是毫无疑问的经典，是敬畏真主者的指南。”（古兰经 2:2，Sahih International） 
它反复将自身描述为阐明和准则——后来的伊斯兰词汇称之为“弗尔干”（Furqān）——因此，这种

指导不仅具有启发性，而且具有辨别力：它将真正的敬拜与迷失和虚假的虔诚区分开来。这种模

式在后圣殿时代的论证中具有重要的结构意义。希伯来圣经的先知权威模式并非主要基于学术

性的诠释；它体现为传达的言语和具有约束力的教诲： 

关键不在于必须接受伊斯兰教才能看到其中的相似之处。关键在于，在圣经的想象中，启示往往

以言语的形式传达给民众；在旧有制度机制失效之后，以传达教诲形式呈现的延续，在结构上可

以被理解为“先知式的”。穆罕默德的主张在称呼和意图上也明确地体现了亚伯拉罕式的风格。伊

斯兰教并非声称要创造一个新的神，或将崇拜转向某个部落神。它声称要恢复对圣经记忆中所知

的上帝的崇拜：造物主，亚伯拉罕的上帝，审判偶像崇拜并呼召人类悔改的上帝。《古兰经》将其

呼召与先知的呼召一脉相承：专一敬拜真主，摒弃偶像，以及将正义视为活生生的顺服。这与圣经

的基本原则相符，即上帝的盟约并非仅仅体现在身份认同上，而是体现在顺服上。 

“所以你们要遵守我的律例典章；人若遵行，就必因此活着。我是耶和华。”（利未记 18:5，英王

钦定本） 

先知们坚持认为，悔改和回归是通往正途的途径—— 

“恶人当离弃自己的道路，不义的人当除掉自己的意念，归向耶和华，耶和华必怜悯他；当归向

我们的神，因为他必广行赦免。”（以赛亚书 55:7，英王钦定本） 

“你们去揣摩这句话的意思：‘我喜爱怜悯，不喜爱祭祀’；我来本不是召义人悔改，乃是召罪人悔

改。”（马太福音 9:13，英王钦定本） 
他还警告说： 



没有服从的宗教信仰是空洞的—— 

一个关键的澄清有助于避免对本文的误解。说伊斯兰教“在后圣殿时代仍然可行”，并非意味着犹

太教无效或基督教纯粹是欺诈。这只是指出二者在结构上的差异。拉比犹太教在流亡期间忠实地

保留了《托拉》的本质，并不声称《托拉》已被改写。基督教——尤其是在其占主导地位的保罗式基

督教中——通过将赎罪的核心重新置于十字架上来解决这一断裂，有效地将祭坛逻辑转移到一次

救赎的事件中。伊斯兰教则声称要复兴：建立一个全新的先知权威中心（《古兰经》和圣训），恢复

一神论的崇拜和律法，使其成为一种完整、可行的生活方式，而无需依赖圣殿体系。此外，也应该

在此明确指出，伊斯兰教与先前经典的关系并非法律上的依赖关系。穆斯林并不将《托拉》或《新

约》视为具有约束力的法律。之所以在此引用它们，是因为该论点是在圣经世界中已知的范围内

进行检验的，而且耶稣保存下来的教导可以作为连续性主张的有用参考点。 

《弗尔干》作为准则：为什么伊斯兰教将自身定位为修

正而非发明 

如果说圣殿破裂是这场争论的历史驱动力，那么《弗尔干》就是伊斯兰教自我主张的概念轴心。伊

斯兰教并非以“新宗教理念”的身份在市场中争夺一席之地，而是将自身定位为一种标准——一个

权威的区分标准，将真正的亚伯拉罕一神论与后来的偏离区分开来。在圣经的框架下，这并非一

个陌生的概念。圣经假定社群可以在保留宗教语言的同时偏离正道，并反复呼吁人们辨别真伪，

回归正道。以赛亚直接谴责了这种现象： 

以赛亚警告说，公开的宗教信仰可能会变成口头上的虔诚，而内心却会漂泊不定，对上帝的敬畏

可能会沦为人类的传统（以赛亚书 29:13，KJV）。 

先知们并非仅仅是故事讲述者；他们是纠正者，他们直面敬拜和顺服中的偏离，并重塑盟约的中

心。伊斯兰教声称也扮演着同样的纠正角色，但与后圣殿时代截然不同：它不仅声称要批判，更声

称要提供更新的、可操作的指导——便于携带的指导。 

礼拜和律法——通过启示传达。古兰经将其自身的模式设定为诵读式的训诫，而非私人的神学建

构： 

它否认使者的教义是出于个人欲望： 

在本文的研究方法中，这一点很重要，因为申命记的先知范畴是 

《古兰经》并非以人对真主的思考形式呈现，而是以公开宣讲的形式呈现。这种标准功能在伊斯

兰教声称要纠正的内容中体现得最为明显。这些纠正并非随意而为，而是精准地针对《圣经》视

为决定性因素的范畴。首先是敬拜的界限。《托拉》的核心诫命是专一的奉献： 

耶稣在直接引语中也重申了同样的界限： 

“你们要洗净自己，洁净自己；从我眼前除掉你们的恶行；停止作恶；学习行善；寻求公平，解救

受欺压的，为孤儿伸冤，为寡妇辩护。”（以赛亚书 1:16-17，KJV） 
耶稣对“真实性”的定义也一样： 

他警告不要 

“不法行为”（马太福音 7:23，英王钦定本） 



伊斯兰教声称要恢复一种以服从为中心的宗教，其公共生活围绕着礼拜和律法构建，而不是一个

以替代机制为核心，使《托拉》既定框架在功能上失效的体系。第三：断裂后的权威问题。后圣殿

时代的危机并非靠情感解决，而是需要一个能够有效管理礼拜和律法的权威中心来解决。伊斯兰

教的主张很明确：《古兰经》和圣训（逊奈）是末世中礼拜和律法的有效权威。在本研究中，圣经文

本被用作探讨延续性问题的比较语境，而非作为伊斯兰教的法律基础。 

“你们来，我们彼此辩论。”（以赛亚书 1:18，英王钦定本） 

有意识的参与：起到纠正作用的叙事对比 

一种反复出现的模式浮现出来：《古兰经》在引用人们熟悉的圣经故事的同时，也对某些具体内容

进行了修订。这些修订并非随意之举，而是始终服务于三个目标：(1) 真主的至高无上及其独一的

崇拜权；(2) 先知的尊严和道德的清晰性；(3) 以忏悔、顺从和直接问责为中心的宗教。以下示例仅

为代表性示例，并非全部，但它们对于本文的论点至关重要，因为它们阐明了“准则”（Furqān）在内

容上的体现：在保留先知基调的同时，纠正偏离正轨之处。 

摩西之手：从苦难到无害的记号 

摩西： 

耶和华又对他说：“把你的手放在怀里。”他就把手放在怀里；拿出来一看，他的手长了麻风病，像雪

一样。（出埃及记 4:6，和合本） 

“他说：‘把你的手再放回怀里。’他就把手再放回怀里，又从怀里拿出来，看哪，手已经转过来，和他

别的肉一样了。”（出埃及记 4:7，和合本） 

在《古兰经》中，同样的迹象被保留下来，作为光明的奇迹，但明确地描述为“洁白无害”（通常译为

“洁白无病”）：“你把手伸到胸前，它将洁白无害地伸出来，作为另一个迹象。”（《古兰经》20:22；另
见27:12；28:32）。其功能不变——向法老公开示示——但这种叙述方式消除了真主在委派使者时

以不洁之身羞辱他的暗示。这种修改既维护了先知的尊严，又保留了迹象的证据作用。 

亚伦与牛犊：从偶像崇拜的始作俑者到抵制偶像崇拜者 

“他从他们手中接过这些物，用雕刻刀将其雕刻成金牛犊。他们说：‘以色列啊，这就是领你出

埃及地的神。’”（出埃及记 32:4，英王钦定本） 
“亚伦看见这事，就在它面前筑了一座坛，宣告说：‘明日是向耶和华守的节期。’”（出埃及记 32:5，
KJV） 

《古兰经》重述了亚伦警告民众并抵制偶像崇拜的事件，后来他向摩西解释说，他害怕分裂，最终

被击败（《古兰经》20:90-94；7:150-151）。《古兰经》并未否认这场灾难，而是否认它是由一位伟

大的先知所著。这种否认与《古兰经》关于先知的基本主张相一致：先知号召人们认主独一，而不

是提倡以物配主。 

所罗门：从偶像崇拜的崩溃到明确的无罪释放 

“所罗门年老的时候，他的妃嫔诱惑他去敬拜别神，他的心不再完全归向耶和华他的神，像他

父亲大卫的心一样。”（列王纪上 11:4，英王钦定本） 
“于是所罗门在耶路撒冷对面的山上，为摩押人所憎恶的基抹，和亚扪人所憎恶的摩洛，筑了一座

邱坛。”（列王纪上 11:7，和合本） 



《古兰经》明确否认所罗门堕入不信道：“他们追随恶魔在所罗门统治时期所诵读的经文。并非所

罗门不信道，而是恶魔不信道，他们教人巫术，以及巴比伦两位天使哈鲁特和马鲁特所受的启示。

这两位天使教人，除非他们说：‘我们是考验，所以你们不要不信道。’然而，人们却从他们那里学到

了使夫妻分离的法术。除非得到真主的许可，否则他们不会用此法术伤害任何人。人们学习了对

他们有害而对他们无益的法术。以色列的后裔确知，凡为此出卖自己的人，在后世必无份。他们

出卖自己的法术是多么可耻啊！如果他们知道的话。”（《古兰经》2:102，国际圣训集）再次强调，

关键在于结构：古兰经始终拒绝将先知职分描绘成堕入偶像崇拜。它将先知的领导视为真主的标

志，而非多神教丑闻的工具。 

亚伯拉罕的献祭：从隐含的考验到自觉的臣服 

“看哪，火与柴都有了；但燔祭的羊羔在哪里呢？”（创世记 22:7，英王钦定本） 
《古兰经》重述了这一场景，儿子在知情且顺从的情况下同意了：“我的儿子啊！我梦见我把你献

祭，你想想吧。”他说：“我的父亲啊，你照你所受的命令去做吧；如果真主意欲，你会发现我是坚忍

的。”（《古兰经》37:102；参见37:103-107）。这一改变并非表面功夫：它明确阐述了伊斯兰教对宗

教的定义，即顺从，正如易卜拉欣及其家人所体现的那样。 

罗得：从性羞耻到先知般的道德觉悟 

《创世记》中记载罗得的女儿们迷惑他并与他乱伦（创世记 19:30-38）。《古兰经》则省略了这一丑

闻，始终将罗得描绘成一位正义的警告者，反对他所在社群中的性不道德行为（古兰经 11:77-83；
26:160-175）。这种编辑选择再次印证了其核心论点：先知是指引的典范，叙事的中心是社群的堕

落和先知的警告，而不是一个会削弱道德可信度的贬损故事。 

这些对比本身并不能证明伊斯兰教的存在；它们的作用更为具体：它们阐明了《古兰经》宣称其为

“福尔干”（Furqān）的意义所在。它将自身呈现为一个标准，旨在维护亚伯拉罕的基石，纠正偏离正

轨的行为，并恢复先知的尊严——这正是人们在制度断裂后重新确立指导方针时所期望的那种纠

正姿态。 

启示的保存：社群、权威与指引的存续 

认为伊斯兰教是后圣殿时代的复兴，也需要关注启示如何在历史长河中得以保存。如果一项标准

所阐明的指导无法可靠地传承，那么这项标准就毫无意义。因此，《古兰经》的自我呈现与其赖以

保存的社群和结构机制密不可分。通过比较考察，我们可以发现三种不同的模式：以色列对《托

拉》的保存、基督教对《新约》的传承，以及伊斯兰教对《古兰经》和先知实践的保存。这些差异不

仅体现在神学层面，更体现在结构层面，它们塑造了各个社群如何在历史断裂中生存下来。 

就以色列而言，经文的保存与民族性、血统和律法密不可分。律法书的保存依赖于一个以种族延

续、礼仪遵守和法律传承为纽带的盟约社群。在第一圣殿和第二圣殿被毁之后，拉比犹太教成功

地将宗教生活重新聚焦于学习、祈祷和律法推理。这种适应在历史上堪称卓越，值得称道：犹太

教在没有圣所、祭司制度和献祭的情况下，依然保存了一神论和经文。 

基督教的兴起背景各不相同。《新约》并非单一的启示录，而是历经数十年创作而成的一系列著

作：福音书、书信、讲道和神学反思。这些文本并非由单一的保管机制保存，而是通过社群传承，

其权威也随着教会结构、会议和诠释传统的演变而不断发展。这种模式促成了基督教的全球扩张

，但也导致了教义的多元化，因为其统一性很大程度上依赖于后期的神学协调，而非单一的经典

文本和统一的、保存完好的敬拜律法模式。 



伊斯兰教提出了第三种模式。《古兰经》声称它是公开诵读、集体背诵并通过大众传播保存下来

的启示。它的保存并不依赖于血统、神职人员或后世的宗教会议，而是依赖于一个跨越地域和世

代，用同一种语言诵读同一经文的鲜活社群。《古兰经》将这种保存视为一种有意为之： 

伊斯兰历史包含冲突和分歧，伊斯兰学术界也存在真正的辩论——包括对圣训等级和法律推理的

严谨争论。本文的论点更为具体：古兰经的诵读文本及其所依据的共同礼拜模式，在地域和世代

之间都保持了非凡的稳定性。 

“我确已降示教诲，我必定会保护它。”（古兰经 15:9） 

至关重要的是，这种保存下来的诵读与圣训（先知的公开教导和实践的礼拜）相辅相成，后者作为

启示的实践阐释。古兰经和圣训共同构成了一套完整的礼拜律法体系，它便于携带、公开且可重

复，无需依赖实体圣地。因此，在本研究的逻辑中，保存并非次要因素；它是延续性检验的一部

分。如果真主意欲使指导在圣殿之后继续存在，那么这种指导就必须易于获取、不易分裂，并且能

够在没有宗教中心的情况下指导礼拜和道德生活。伊斯兰教的保存主张正是直接回应了这些要

求。 

接下来要阐述的并非是某个社群在道德上优于其他社群的凯旋式论断，而是对后分裂时代指导原

则的结构性观察，即若要真正延续先知宗教，其必须具备何种形态。如果圣殿的礼仪机制已无法

运作，而指导原则又要继续为各国所用而不至于沦为分散的权威，那么启示就必须能够公开传播

，避免教义碎片化，并能够构建一套完整的敬拜律法生活，而无需依赖祭司、圣所或祭坛。这正是

伊斯兰教构建自身权威的方式：保存下来的诵读启示与保存下来的先知实践相结合。 

《古兰经》与《圣训》：后圣殿时代指导的实际来源 

如果圣殿的献祭机制不再运作，那么延续的亚伯拉罕宗教必须明确规定崇拜和服从是由什么权威

来支配的，以及这种权威如何在世代和地域上保持稳定。 

《古兰经》否认穆罕默德是在构建个人神学体系，而是将其信息表述为穆罕默德的演讲： 

在这种模式下，权威不会被推卸给后来的议会，也不会通过对失效机制的推测性替代来维持。它

被预先赋予公开诵读的经文和公开遵守的先知实践——这正是后圣殿时代延续所需要的结构。 

六大信仰支柱：伊斯兰教恢复的基本世界观 

为了避免现代歪曲解读造成的误解，有必要清晰地阐述伊斯兰教的信仰主张。伊斯兰教并非一种

文化认同或政治纲领，而是一种以亚伯拉罕的上帝为中心的信条和敬拜生活。伊斯兰教信仰的经

典概括是六大信条，它们构成了伊斯兰教的世界观，伊斯兰教的敬拜和律法都建立在这个世界观

的基础之上。 

穆斯林信仰真主（安拉）、天使、启示经典、使者、末日和天命（卡达尔）。这些信仰使伊斯兰教牢

牢扎根于先知一神论的基本范畴：唯有真主受崇拜；先知引导而非取代真主；忏悔和顺从至关重要

；最终的审判赋予崇拜和律法以道德上的严肃性。 

亚当、天使与道德责任 

他们说：“我们的主啊！我们确已亏待了自己。如果你不饶恕我们，不怜悯我们，我们必定是亏折

者。”（古兰经 7:23，Sahih International） 



这与圣经反复强调个人责任而非世袭谴责的原则相符。这一点对于后圣殿时代的问题也至关重要

：伊斯兰教反对将赎罪的途径从被毁的圣殿转移到处死先知上。悔改、顺服和神的怜悯仍然是罪

得赦免的途径，这与先知强调回归神的观点一致。 

信道的人们啊！你们当为自己和家人防备那以人和石头为燃料的火狱，火狱中有严厉的天使把守

，他们不违背真主的命令，只服从真主的命令。（古兰经 66:6，Sahih International） 

在这种观点看来，罪恶归因于选择悖逆的道德主体，而非创世之初就存在的形而上学缺陷。这使

得责任与个人相关，悔改也更具意义，这与先知强调回归上帝而非继承堕落的教导相符。 

五柱：破裂后的便携式崇拜-法律引擎 

如果说六条信纲是世界观，那么五大支柱就是实践模式。它们展现了伊斯兰教如何在不依赖圣地

崇拜的情况下，作为一套完整的亚伯拉罕式敬拜生活而运作。这些支柱并非仅仅是私人的灵修，

而是体现在公共生活中的一神论。 

作证词（沙哈达）确立了敬拜的界限：万物非主，唯有真主，穆罕默德是真主的使者。正式的礼拜

（萨拉赫）规范了每日的虔诚。天课（扎卡）将敬拜与正义联系起来。斋月期间的斋戒（萨姆）体现了

克制和忏悔。朝觐（哈吉）将社群聚集在亚伯拉罕的记忆周围，但又不使持续的宗教活动依赖于单

一的仪式机制。 

这为本文对“果实”的定义奠定了基础。如果果实并非指帝国或物质上的成功，而是指恢复具身化

的一神崇拜，那么能够带来持续悔改、顺服和每日虔诚的崇拜生活就成为衡量果实的重要标准。 

引擎对比：亚伯拉罕诸教延续的三种后分裂路径 

圣殿被毁，祭坛系统无法继续运作，但信仰的延续并未终结，而是以重组的形式延续了下来。相关

的结构性问题是：当圣所崇拜不复存在时，什么样的宗教机制能够推动亚伯拉罕一神论继续发

展？ 

以实玛利、西奈-西珥-帕兰以及未来角色的公开考验 

既然耶稣的基准线已经确立，那么下一个问题就不是“帕兰在现代地图上的位置在哪里”，而是圣

经本身是否允许未来的指引超越单一地点和单一血统——尤其是在历史使旧有机制失效的情况

下。这正是以实玛利应许的建国以及西奈-西珥-帕兰神显弧的意义所在：它们并非相互印证的证据

，而是圣经文本世界中一个独立的文本空间，使持续面向列国的指引变得易于理解，而非格格不

入。 

这种比较的目的并非侮辱，而是为了阐明事实。圣殿的毁灭造成了不可避免的延续性危机，不同

的体系对此做出了不同的应对。本文的论点是，伊斯兰教的重建模式更自然地契合先知的教导

——专属的敬拜、忏悔、服从、接受指引，以及以敬拜而非帝国为成果。 

伊斯兰教对耶稣的立场：尊崇弥赛亚而不改变敬拜方

式 

伊斯兰教对耶稣的立场最好理解为，它试图将耶稣置于托拉、先知以及耶稣自身所保存的教导所

确立的先知准则之内：一神论的敬拜、悔改和顺服。这一点至关重要，因为许多基督教反对意见都



假定伊斯兰教“拒绝耶稣”，即侮辱他或贬低他的作用。伊斯兰教的主张则不同。它声称，通过拒绝

将先知变成崇拜的对象，并维护圣经本身视为绝对的敬拜界限，从而更加始终如一地尊崇耶稣。

托拉将圣约的核心定义为一心一意的奉献： 

“以色列啊，你要听！耶和华我们神是独一的耶和华。”（申命记 6:4，英王钦定本） 
耶稣对他说：“撒但，退去吧！因为经上记着说：‘当拜主你的神，单要事奉他。’”（马太福音 4:10
，英王钦定本） 

这种敬拜的界限并非无关紧要，而是先知宗教的首要考验。如果以果效来评判管家职分的交接，

那么最基本的果效便是人们敬拜、祈求和叩拜的对象。在此框架下，伊斯兰教承认耶稣是弥赛亚

和使者，但同时否认人们可以向他敬拜。伊斯兰教将敬拜视为零和博弈：爱戴、尊敬和服从先知固

然是正义的，但敬拜唯独属于真主。这种区分并非外来发明。《托拉》的第一条诫命并非“最敬畏真

主”，而是排他性的。耶稣所保存的语言同样排他性地指向敬拜。正因如此，伊斯兰教抵制那些模

糊敬拜界限、将祈祷、祈求或最终的依靠转向受造物的神学发展。 

如果将“果实”定义为恢复一神教崇拜而不是帝国的成功，那么伊斯兰教的耶稣立场就是这一果实

的一部分：在保持对亚伯拉罕之神的专属奉献的同时，尊崇耶稣为同一先知范畴内的真正仆人和

使者。 

伊斯兰教也承认耶稣是弥赛亚，但并不将“弥赛亚”等同于“上帝”。在更广阔的圣经世界中，“受膏

者”一词可以用来描述上帝的选民，而不会将造物主和受造物混为一谈。伊斯兰教认为，耶稣的弥

赛亚角色是由使命决定的：他被上帝拣选和扶持，但他始终是上帝的仆人。这使得一神论的架构

保持简洁，并与圣约的第一条界限保持一致：上帝是独一的、无可比拟的，并非人；他的使者受尊

崇，但不可崇拜。 

这种核心立场——即类别立场——并非仅仅是教义上的条理清晰；在圣殿破裂之后，它在结构上

变得至关重要。后圣殿危机迫使人们思考亚伯拉罕宗教如何才能以可行的方式延续下去。伊斯兰

教声称，真主通过启示恢复了先知宗教，使其成为一种可移植的敬拜律法体系；伊斯兰教还声称，

正确地尊崇耶稣意味着将他置于先知传承之中，而不是将他变成新的敬拜对象或替代机制的核

心。 

伊斯兰教与后来的基督教教义在一个关键点上存在分歧：耶稣并非死于十字架上。《古兰经》并非

将此视为无关紧要的细节，而是对后世对耶稣使命终结方式的误解的修正。其目的并非否定耶稣

的重要性，而是表明上帝不会任由一位先知遭受敌人的羞辱和击败。 

“他们说：‘我们确已杀死麦西哈，即尔撒，麦尔彦之子，真主的使者。’他们既没有杀死他，也没有把

他钉死在十字架上，而是为他们造了一个与他相似的人物。那些对此事有分歧的人，对此确是疑

惑的。他们对此事一无所知，只是凭空臆测。他们确未杀死他，真主确已将他提升到自己那里。真

主确是至尊至睿的。”（《古兰经》4:157-158，Sahih International） 

在伊斯兰教的叙述中，耶稣被证明清白而非被献祭。这保留了早期圣经中已出现的预言模式，即

上帝拯救祂的使者并审判他们的敌人，而不是将使者的处决变成新的赎罪祭坛。 

公开角色认同是圣经的期望 

（以利亚/约翰仅作为上下文，KJV）新约本身表明，人们期望未来的人物角色能够被公开认定，并

在可识别的类别中进行讨论。当施洗约翰被问及身份时，他被问及多个与角色相关的问题——“
你是基督吗？”“你是以利亚吗？” 

“你是那位先知吗？”（约翰福音 1:19-21，英王钦定本） 



“耶和华从西奈山降临，从西珥山上来，到他们那里去；他从巴兰山发出光辉，带着千万圣者而

来；从他右手发出烈火的律法给他们。”（申命记 33:2，英王钦定本） 

以实玛利的承诺：合情合理，而非血统救赎 

“至于以实玛利，我已经应允了你的祷告。我必赐福给他，使他繁衍昌盛，极其繁多；他必生十

二个族长，我也必使他成为大国。”（创世记 17:20，英王钦定本） 

再一次， 

“我必使他成为一国，因为他是你的后裔。”（创世记 21:13，英王钦定本） 

这并非“血统救赎”，而是盟约历史为与亚伯拉罕相关的更广阔视野开辟了空间。在后圣殿时代

…… 

将耶稣和穆罕默德归为同一先知范畴：一个更好的基

准 

他坚持只敬拜上帝： 

他认为真正的宗教信仰在于服从和真诚，而不是口号： 

他还警告说，如果宗教主张与违法行为相结合，那么这种主张就应该被驳斥： 

他以先知的口吻斥责虚伪—— 

他将道德优先事项置于首位：仁慈、公正和在真主面前的谦卑。当穆罕默德按照伊斯兰教的定义

被介绍时，其核心立场同样具有先知性：传达启示、公开宣告、号召人们只崇拜亚伯拉罕的真主，

以及构建社群服从的约束性指导。古兰经的自我呈现是宣告，而非作者身份——“奉你的主的名

诵读”（古兰经）。 

96:1）——并且否认教义源于个人欲望—— 

允许——同时拒绝将崇拜对象从上帝转移开来。这正是读者应该从一个将真正宗教的成果定义为

恢复排他性一神崇拜的传统中期待的立场。 

圣殿危机后的亚伯拉罕式敬拜：直接奉献与圣约实践 

“因为活物的生命是在血中，我已将血赐给你们，可以在坛上为你们的生命赎罪。”（利未记 
17:11，KJV） 

耶和华说：“你们献上的众多祭物对我有何益处呢？我喜爱公绵羊的燔祭和肥畜的脂油；公牛、

羔羊、山羊的血，我都不喜悦。”（以赛亚书 1:11，KJV） 

随后是悔改的呼召： 

阿莫斯： 

“我恨恶、藐视你们的节期，也不在你们的严肃会中嗅到你们的气息。你们献燔祭和素祭给我

，我都不悦纳；你们献的平安祭，就是你们肥畜的祭物，我也不看顾。你们歌唱的声音要从我



这里止息，我也不听你们弹琴的声音。惟愿公平如大水滚滚，公义如江河滔滔。”（阿摩司书 
5:21-24，和合本） 

何西阿将其概括为耶稣后来引用的原则： 

这就是先知们所宣扬的律法等级制度：没有悔改和服从的仪式是空洞的。 

《托拉》并没有认为这个问题无关紧要。它将服从视为一种具体的实践。 

顺服并非仅仅是内心的感受，而是付诸行动的遵守。因此，当这种实际的机制无法运作时，延续性

就成为一个实际问题。社群要么在承认缺失的同时保持自身身份，要么提出一种诠释性的替代机

制，要么寻求新的指引以恢复一套可行的敬拜律法体系。读者应当注意圣经的未尽之处。律法并

未明确规定在祭坛无法使用时，应设立一个永久性的“替代祭坛”机制。它警告人们不要在盟约中

增减内容（申命记 4:2，英王钦定本），并且反复将以色列的危机描绘成需要悔改和回归的时刻，而

非教义上的发明。先知们直接呼召百姓回归上帝： 

他们并未正式确立新的献祭替代方案；他们宣扬悔改、怜悯、公义和专属敬拜。因此，后圣殿时代

的断裂可以被描述为“断裂的环节”，但这并不意味着上帝的怜悯或恩典消失了。断裂的环节是某

些规范的制度机制。更深层次的基础——直接敬拜上帝、悔改和顺服——依然存在。问题在于，一

旦旧的机制不再可行，先知宗教的完整结构——敬拜和律法——如何在历史中延续下去。这一核

心立场也使得本文能够清晰地与那些不常研读《托拉》的基督徒对话。许多基督徒认为旧约宗教

“主要以献祭为主”，而基督教“取代了它”。但先知们自己并不认同这种简化。以赛亚、阿摩司、何

西阿以及更广泛的先知之声都坚持认为，献祭绝非孤立存在的核心。这就是为什么耶稣能够引用

何西阿的话。 

伊斯兰教作为后圣殿时代亚伯拉罕宗教崇拜的复兴：

便携、具有法律约束力且普世。 

“在祭坛上”（利未记 17:11，英王钦定本） 

公元70年之后，原有的机制无法再按其字面意思运作。因此，危机不在于上帝是否能够宽恕，而

在于能否在不诉诸未经授权的替代的情况下，完整且稳定地遵守启示的体系。伊斯兰教正是以此

为契机，对这一困境做出复兴的回应。它并非声称要创造一位新的神祇，或以某种外来事物取代

亚伯拉罕一神论，而是声称要复兴亚伯拉罕一神论，使其成为一种普世的、可移植的敬拜和顺从

方式——一种无需依赖圣殿祭坛即可实践的方式，同时又能保持律法的严肃性和公共敬拜生活。

因此，伊斯兰教在圣殿时代之后的意义在于其结构性：它提供了一个可行的机制，弥补了旧机制

的失效。而这正是需要明确澄清误解之处。答案是，献祭在父权制世界中依然存在，但父权制世

界并不受西奈圣殿律法的约束，后者并非具有约束力的法律体系。亚伯拉罕的信仰并非由一套成

文的祭司制度和既定的圣所历法所定义，而是由直接的奉献、信赖、顺服和弃绝偶像所定义。圣

经自身的先知批判后来也阐明，献祭绝非脱离公义的盟约忠诚的本质（以赛亚书1章；阿摩司书5章
；何西阿书6:6）。因此，早期叙事中献祭的存在并不能证明集中式的祭坛系统是所有时代与神沟通

的唯一有效途径。它所证明的是，敬拜可以包含献祭——而更深层次的基础仍然是完全的奉献和

顺服。因此，伊斯兰教的主张并非“献祭无关紧要”，而是神的宗教不能被简化为一种制度化的模式

，后圣殿时代的生活需要一种可操作的敬拜和律法形式，这种形式不会在圣所消失后崩溃。伊斯

兰教的便携式礼拜生活——包括有组织的祈祷、忏悔、斋戒、施舍和朝觐——在世界各地发挥着

公开的、实践的一神论作用。其律法的严肃性体现为盟约的严肃性：一个以服从而非神学即兴发挥

为核心的社群。这与耶稣本人反复强调的先知等级制度相符： 



申命记的预言形象与此类似（申命记 18:18，KJV）。 

以赛亚的列国视野明确反对偶像崇拜： 

仆人的使命包含着向外延伸的律法传播层面（以赛亚书 42:1-4，英王钦定本）。按照这种先知式的

衡量标准，伊斯兰教的核心成果并非帝国的辉煌，而是在漫长的岁月中，在广大人口中，建立起一

种持久的一神论敬拜生活——向亚伯拉罕的上帝公开祈祷。如果核心问题是圣殿陷落后一神论如

何继续运作，那么一个以可移动的敬拜和律法为中心，且不依赖圣所的宗教，原则上便是一个合

理的答案。这为清晰地理解伊斯兰教的自我定义奠定了基础：伊斯兰教并不将《托拉》和《新约》视

为对穆斯林具有约束力的法律权威。它们在这里扮演着先决条件的角色——文本世界，其中确立

了文本空间、民族视野、先知形式和转换语法。 

圣经中对认信者的考验：申命记和耶稣论假教师（英王

钦定本） 

圣经预料到有人会虚假地宣称自己拥有神圣权威。因此，它提供了评判这些宣称者的标准，并期

望各群体运用这些标准。《申命记》警告说，即使有神迹奇事，如果其所传递的信息偏离了上帝，

也是无济于事的。 

“你们中间若有先知或是做梦的，起来向你们显个神迹或奇事，他所说的神迹或奇事若应验了

，你们就不可听从那先知或是那做梦的人的话，因为耶和华你们的神试验你们，要知道你们是

否尽心尽性爱耶和华你们的神。”（申命记 13:1-3，和合本） 

决定性的考验在于对耶和华的独一敬拜。无论多么有魅力，若有人将敬拜的焦点从亚伯拉罕的神

转移开来，他都注定失败。《申命记》也将先知的权威定义为传达的言语，并要求那些声称拥有这

种权威的人承担责任： 

“凡不听从我奉我名所说的话的，我必向他追讨。”（申命记 18:19，英王钦定本） 

“但若有先知擅敢奉我的名说我未曾吩咐他说的话，或是奉别神的名说话，那先知就必治死。”
（申命记 18:20，英王钦定本） 

尽管对于如何将“应验”检验应用于预言仍存在争议，但更广泛的观点是：宣称预言成真者并非可以

免于评估。耶稣也重申了同样的评估立场。 

“你们要提防假先知”（马太福音 7:15，英王钦定本） 

“凭着他们的果子，你们就可以认出他们来。”（马太福音 7:16，英王钦定本） 
他还强调，即使宗教主张声势浩大，如果与上帝的旨意不符，仍然会被驳斥： 

简而言之，《圣经》本身就禁止对宗教权威盲目信任。它要求进行检验：专一敬拜上帝、忠于上帝

的旨意以及结出果实。本文正是以此框架来比较保罗和穆罕默德——并非以侮辱的方式，而是始

终如一地运用同样的圣经检验标准。 

保罗和穆罕默德在同一测试网格下 

在运用圣经检验之前，首先要澄清一点，以确保论证的公正性：在主流基督教的自我认知中，保罗

通常被归类为早期教会的使徒和教师，而非像摩西或以赛亚那样的先知。此处的比较是机械的，

而非个人的：它考察的是，当圣殿被毁后的危机主要通过使徒神学的诠释而非全新的、公开的先

知宣告来解答时，会得到怎样的解决方案。（KJV） 



伊斯兰教的自我定义非常明确：崇拜只指向真主；禁止向受造物祈祷；敬拜的终点是亚伯拉罕的上

帝。这与申命记的界限完全一致。基督教的问题则更为复杂，并非因为基督徒意图偶像崇拜，而是

因为后来的教义发展探讨了对耶稣的敬拜与对上帝的专属崇拜之间的关系。本文的目的并非在此

展开关于基督论的全面辩论； 

《古兰经》本身就是以朗诵的形式呈现的—— 

并否认个人对教义的撰写权—— 

早期基督教的多元性：不带耸人听闻色彩的论证——
关于权威和法律的真实争论 

早期基督教的多样性对历史方法至关重要：最早的耶稣运动从一开始就在教义上并不统一，尤其

是在圣殿破裂后变得至关重要的问题上——律法、外邦人、圣约身份以及与以色列圣经的延续性

意味着什么。 

新约圣经对此有明确的记载。外邦信徒是否必须受割礼并遵守律法，似乎是一个主要的争议问题

—— 

“有几个人从犹太下来，教训弟兄们说：‘你们若不照摩西的规矩受割礼，就不能得救。’”（使徒行

传 15:1，和合本） 

这件事的严重性足以引发正式的争论和讨论（使徒行传 15:2，英王钦定本）。无论人们从神学角度

得出何种结论，这都确立了一个基本的历史事实：早期基督徒是在压力下协商延续性和权威性的

，而不是简单地重复一个未经质疑的模式。这对于后圣殿时代的论点至关重要，因为它将“保罗问
题”的焦点从个人转移到了机制层面。一个向外邦世界扩展、质疑律法义务、并逐渐走向圣殿机制

失效的世界的运动，正是在这种背景下，不同的延续机制应运而生。 

要理解基督教在公元70年后的发展方向，就必须正视保罗在构建一个便于携带、以十字架为中心

的赎罪论中所扮演的角色。这并非质疑其动机，而是描述一种以特定方式解决后圣殿时代问题的

神学机制。阐明这一机制，便能使之后与伊斯兰教的比较变得清晰易懂。 

保罗后圣殿时代框架：替代与复兴 

鉴于这种断裂，核心问题不再是“谁拥有精神情感”，而是当祭坛系统不再运作时，哪种延续模式在

文本上是合理的，在历史上又是可行的。托拉明确地将赎罪与圣所机制联系起来—— 

“我已将这祭物赐给你们，可以在坛上为你们的生命赎罪。”（利未记 17:11，KJV） 

它将盟约生活定义为付诸行动的服从—— 

公元70年之后，既定的机制无法再使用。这一事实迫使人们面临抉择。一种应对方式是在匮乏中

寻求保存，犹太教正是这种方式的体现：律法依然具有权威性；实践尽可能地延续；人们承认损失

的真实性，而非否认损失的存在。另一种应对方式是建立替代机制，在这种机制下，以圣殿为中心

的机制被视为已经完成或被一种不再需要圣殿运作的新机制所取代。保罗神学在基督教历史中扮

演的结构性角色正是这种替代方式。这种比较可以从机制的角度出发，而非针对动机本身：问题在

于，在圣殿机制无法使用之后，这两种方法各自构建了怎样的延续模式。 



保罗并非基督教信仰中耶稣将受苦受难和死亡的始作俑者；这里所说的是，他的书信以及后来围

绕这些书信建立的神学，帮助系统化了一个以十字架为中心的解决方案，作为后圣殿时代和解的

组织机制。 

这里的重点不是去探究动机，而是描述圣殿被毁后，权威、崇拜和圣约身份是如何重组的——以

及不同的解决方案是如何处理律法、悔改和赎罪的。 

在圣殿被毁后的世界里，保罗是早期外邦人福音运动的倡导者之一。在这样的历史背景下，诱惑

显而易见：如果祭祀仪式无法进行（或即将无法进行），而福音运动又要走向全球，那么这套体系

通常就会被移植。保罗的解决方案，正如后来的基督教所接受的那样，是将和解的中心转移到一

个独立于祭坛运作的赎罪框架中。因此，关键的方法论问题显而易见，也并不具有争议性：律法并

没有教导说，当祭坛无法进行时，之后发生的事件可以成为合法的替代品，从而取代既定的祭祀

仪式。律法明确规定：血要“献在坛上”以作赎罪祭（利未记 17:11）。与此同时，先知们呼召人们悔

改行义，却没有宣布新的献祭替代机制。 

耶稣本人也肯定了律法的延续性—— 

他并没有把忠诚等同于不法，反而警告人们不要这样做： 

无论后来的基督教神学得出何种结论，这些基础文本读起来并不像是托拉直接授权用新的形而上

学机制取代祭坛机制。区别在于结构：这种替代机制是诠释性的，而非托拉法律意义上的立法，它

是在早期基督教的推理和后来的教义巩固过程中形成的。这一区别至关重要，因为本文的论点关

乎先知的延续性。 

如果后圣殿时代的解决方案依赖于构建一套《托拉》并未明确授权的机制，那么问题就变成了：它

究竟是忠实的延续，还是必要的重新诠释？基督教圣经确实以救赎的视角解读了耶稣的死。这里

的论点更为狭义，也更具结构性：一旦《托拉》的祭坛机制失效，社群要么在匮乏中得以维系（犹太

教），要么通过新的神学机制取而代之（保罗基督教的主流），要么寻求新的指引，从而恢复一套可

移植的敬拜律法体系（伊斯兰教）。 

伊斯兰教声称在叙事和神学上纠正了什么：回归先知

一神论 

如果伊斯兰教的《弗尔干》（Furqān）主张其发挥着标准和纠正作用，那么这一主张就应该以具体的

方式阐述。伊斯兰教的出现并非为了抛弃之前的一切。它认为，宗教记忆和神学可能会随着时间

的推移而发生偏差——通过夸大、遗漏或诠释上的替代——但仍然沿用亚伯拉罕诸教的词汇。因

此，伊斯兰教将自身定位为恢复亚伯拉罕诸教的基石：真主是独一的，无可比拟的，而非人；崇拜

只指向真主；先知受尊崇但不被崇拜；忏悔和顺从仍然是宗教的核心；即使在历史上圣殿机制无法

使用的情况下，指导仍然可能且可传播。公元70年之后，这一恢复框架变得尤为重要，因为圣殿

的破坏迫使人们面对一个无法回避的结构性问题：真主的宗教是否依赖于单一的物质机制，或者

真主是否能够通过传遍各地的启示来维系一种可操作的敬拜律法生活？伊斯兰教的答案是，真主

通过启示的指导和先知的实践来维系这种生活。亚伯拉罕宗教的基石：制度机制出现之前的敬拜

才是故事的全部 

《托拉》和先知书并没有将信仰首先描述为一种制度化的机器；它们将其描述为对唯一真神的忠诚

和服从。 

这不是一条次要的规定；这是契约的第一条界限。 



通过敬拜来定义身份。先知们面对以色列的崩溃，并没有发明新的赎罪方式，而是呼吁悔改。 

这并非“反对献祭”，而是先知宗教的等级制度：没有正义的仪式是空洞的。伊斯兰教的纠正立场是

，后圣经时代的宗教神学发展可能会模糊这一等级制度，将宗教的中心转移到形而上学的机制上

——尤其是在使服从显得次要或可有可无的情况下。耶稣保存下来的教导抵制了这种转变： 

伊斯兰教声称要恢复一种以服从和敬拜为公共中心，而非仅仅以身份认同为核心的宗教。纠正敬

拜方向：尊崇先知而不改变虔诚方向。伊斯兰教声称要纠正的一个核心问题是敬拜的界限。经文

将敬拜的排他性作为决定性的因素： 

耶稣重申了敬拜的方向： 

伊斯兰教认为，即使出于善意，后期的虔诚行为也会模糊崇拜的界限，因为祈祷、呼求或最终的信

赖对象是受造物。伊斯兰教对此的纠正非常严格：先知受到尊崇和追随，但崇拜——包括祈祷、献

祭、誓言和最终的信赖——只属于真主。因此，伊斯兰教对带有神学色彩的语言非常谨慎，例如称

真主为“父”。这并非出于对措辞的审查，而是因为在后来的基督教神学中，“父”的称谓常常与关于

神子关系的论断纠缠在一起，从而重塑了一神论的架构。伊斯兰教禁止使用这种称谓，是为了保

护专属的崇拜，并防止亚伯拉罕一神论被重新诠释。 

上帝看重的是悔改和公义，而不是仪式本身。 

这之所以重要，并非因为献祭毫无意义，而是因为圣约的核心并非脱离道德服从的仪式机器。伊

斯兰教主张，后圣殿时代的复兴必须回归这一核心，同时仍需为社群生活提供具有约束力的指

导。本文必须澄清一个主要的误解——尤其对于不熟悉圣经文本的基督徒而言——即认为穆斯

林将《托拉》和《新约》视为对穆斯林具有约束力的权威。伊斯兰教并非如此。《古兰经》和圣训才

是敬拜和律法的权威依据。本文引用圣经，是因为论证是在圣经世界内部进行的，旨在表明圣经

自身的范畴允许扩展的指导和面向国家的单一神论，并且耶稣的教导作为延续性论证的重要参考

点。 

伊斯兰教声称，最明显的成果是恢复大规模的公共一神崇拜，而非为了帝国本身而建立帝国。为

何这种“纠正”主张必须保持客观公正？这正是本文语气必须保持严谨的原因所在。论证只有在保

持机械性和经文性而非指责性时才最有力。伊斯兰教的主张并非“基督徒是坏人”或“犹太人是盲

人”。它指出，在圣殿失效后，不同的延续模式会涌现；有些模式在匮乏中得以维系，有些模式通过

诠释神学进行替代，而伊斯兰教则主张通过传达启示和可移植的律法崇拜生活来实现复兴——以

一种在世界各地都适用的方式，将宗教回归亚伯拉罕的基石。这为接下来的比较做好了铺垫：将

耶稣和穆罕默德归入同一先知范畴（排他性崇拜、悔改、顺服、传达指引），然后将这一范畴与后圣

殿时代的替代机制进行对比——同时始终如一地运用圣经中关于“假教师/假果实”的检验标准，避

免耸人听闻的论断。 

以果实为敬拜，而非帝国：不以“强权即公理”的管家职

分交接 

任何诉诸“果实”的论证，若不加以精确定义，都可能陷入显而易见的谬误。如果“果实”仅仅指政治

扩张或物质统治，那么任何帝国都可以声称得到神的认可。但这并非圣经所定义的标准。 

耶稣自己构建的框架存在漏洞。他并不把果实当作地图，而是把它看作是一个民族道德和敬拜的

体现。 



紧接着的逻辑是，好树结好果子，坏树结坏果子（马太福音 7:17-20，英王钦定本）。这里的果子指

的是生命所结出的果实——顺服、公义、真诚——而不仅仅是一个状态所取得的成就。同样，当

耶稣宣布管家职分的交接时—— 

他并非在赞扬政治天才，而是在发出盟约审判：一个受托管理神圣事务的社群，其所产出与上帝

旨意相关的成果，正受到评判。正因如此，本文坚持以礼仪和顺服来定义“果实”。在先知式的宗教

中，最可衡量的果实并非建筑、财富或疆界，而是敬拜：谁蒙受敬拜，谁被祈求神圣的帮助，公共

祈祷生活呈现何种面貌，以及偶像崇拜是被根除还是制度化。这与《托拉》和先知书的教导相符，

它们反复将历史上的宗教斗争视为一场敬拜的较量。第一条诫命并非政治性的，而是礼仪性的： 

《示玛篇》（以色列对唯一真神的核心信仰告白）不是国家口号，而是敬拜身份的象征： 

先知们衡量一个国家的信仰，并非看其繁荣昌盛，而是看它侍奉的是上帝还是偶像。以赛亚对列

国的展望明确反对偶像崇拜。先知们的期望是，真理的传播将揭露偶像的无能，并使那些信靠偶

像的人蒙羞。 

以赛亚毫不留情地抨击偶像崇拜的逻辑，因为问题的关键在于敬拜——人心和身体向谁屈膝，以

及敬拜是否分散（以赛亚书 44:9-20）。按照这种先知的逻辑，“果实”并非文明的辉煌，而是恢复并

维护对独一真神的专属敬拜。这与耶稣坚持的敬拜唯独归于神的教导也相符： 

这段话起到了一种保障作用：即使宗教运动获得了文化影响力，评判它们的标准仍然是它们是否

保持了对上帝的专一敬拜。一个传播开来却又重新引入中保崇拜或分裂敬拜的运动，按照圣经的

标准，就不能称之为先知的果实，因为先知们将偶像崇拜视为最根本的背叛。因此，本文提出了一

种“无偶像区”的衡量标准——并非出于简单化或凯旋式的考量，而是将其作为一种神学上连贯的

果实衡量标准。如果后圣殿时代的延续是真实的，那么它的果实应该体现在公共敬拜模式中：偶

像的被摒弃，祷告重新聚焦于亚伯拉罕的上帝，以及建立一种以顺服为中心的稳定生活方式。果

实是礼仪性的，因为圣经中的宗教本身就是礼仪性的。果实也是行为性的，因为圣经中的一神论

并非仅仅停留在概念层面，而是需要付诸实践的。这个定义也使文章免受一种常见的反驳：“许多

宗教传播，许多帝国扩张。”这种反驳只有在论证是关于权力时才有效。但如果论证是关于信仰，

那么比较就不同了。一个保持多神信仰的大型政体就无法满足这一条件。 

以赛亚的偶像羞辱视野。一个文明如果仅仅在理论上维护一神论，而公众的敬拜却分散在众多受

敬拜的神祇身上，那么它就无法满足先知所预言的专一敬拜的基石。相关的成果是建立并维系一

个以亚伯拉罕的上帝为唯一公共敬拜对象的社群。按照这个定义，伊斯兰教的历史主张才得以理

解，而不会沦为“强权即公理”。伊斯兰教的成果并非在于穆斯林曾经统治过广袤的领土；而在于伊

斯兰教建立了一种持久的、公开的、以律法为准则的敬拜生活，这种生活以独一真神为中心，围绕

着每日的祈祷、忏悔、斋戒、施舍和朝觐而构建——这种实践的一神论在广阔的地区取代了偶像

崇拜，使专一敬拜成为常态。这才是神学的成果，而非帝国的炫耀。这种复兴体现在敬拜行为中：

额头贴地、每日面向神、拒绝向任何人祈祷，以及建立由敬拜和律法规范的稳定社群生活。这也是

后圣殿时代论证的重点所在。圣殿的破裂移除了祭坛机制，而祭坛机制曾是托拉实践的关键组成

部分。任何声称复兴的后圣殿时代延续，都不应以其是否建立了一个庞大的国家来评判，而应以

其是否以可操作的形式恢复了先知预言的基石来评判：专属的敬拜、悔改和顺服，以及一种无需

依赖圣殿祭坛即可普遍实践的公共敬拜生活。正因如此，“果实”必须如此定义；否则，这一论证将

不堪一击，最容易被嘲讽——“麦当劳无处不在，所以它一定是真的”——整个论点也将沦为荒

谬。总之，这篇文章的评判标准并非诉诸权力，而是诉诸先知对宗教的衡量标准：敬拜和顺服。（

KJV） 

“凭他们的果子，你们就可以认出他们来。”（马太福音 7:16，英王钦定本） 



在这种观点看来，这便成了对一种传统在公元70年制度性断裂后，在公众对亚伯拉罕的上帝进行

何种程度的虔诚敬拜的检验。一旦正确定义了这一检验，本文便可以不带争议地比较后圣殿时代

的各种机制：犹太教在断裂中得以保存，基督教以赎罪为中心的替代逻辑，以及伊斯兰教基于启

示和可携带的律法崇拜实践而提出的复兴主张。 

结论：后圣殿时代问题与复辟主张 

这篇文章的论点归根结底是一个故事。几个世纪以来，以色列人规定的敬拜和赎罪生活都以一个

运转正常的圣所为中心。公元70年，这套体系在历史上失效了。圣经并没有把这种断裂视为不可

能，也没有暗示上帝放弃了指引。相反，先知和但以理预言了这种混乱和转变，而耶稣则以顺服、

纯洁的敬拜和结出果实来确立合法性。 

圣经若被视为一幅累积的轮廓而非僵化的地图，其文本中蕴含着拓展指导的空间：它展现了面向

国家的愿景、具有法律约束力的公共结果，以及在历史上得以彰显的反偶像崇拜成果。伊斯兰教

则声称，它通过传达启示和一套可移植的敬拜律法实践，恢复了先知教义的基本范畴——即对亚

伯拉罕独一真神的专属崇拜、悔改和顺服。 

这种框架也阐明了圣殿被毁后的分歧。拉比犹太教在匮乏中维系着盟约生活。保罗基督教构建了

一种替代式的延续模式，以赎罪为中心，并通过使徒的诠释加以阐释。伊斯兰教则将自身呈现为

复兴：在圣坛消逝后，《古兰经》和先知传统成为敬拜和律法的有效权威，其“果实”并非由帝国定

义，而是由持久的、公开的一神论虔诚所定义。鉴于这种分裂，比较的问题是：哪种主张最能有效

地维系亚伯拉罕式的敬拜，而不创造新的宗教替代品？ 

最后一点对于语气和意图至关重要。本研究并非旨在强迫他人信仰、将文本武器化或煽动宗派冲

突。许多读者最初接触伊斯兰教是通过政治新闻、文化刻板印象或沿袭下来的论战。本文的邀请

更为简洁：如果后圣殿时代的问题真实存在，如果《古兰经》自诩为恢复先知传统的启示，那么公

平起见，我们应该从伊斯兰教的源头而非刻板印象出发进行考察。 

“宗教绝无强迫。正道与邪道已然明晰。凡不信邪道而信真主者，确已把握住最牢固的绳索，绝

无断裂。真主是全聪的，是全知的。”（古兰经 2:256，Sahih International） 

这并非现代的妥协，而是启示本身所宣称的必然结果：启示是指引和警示，它阐明真理、召唤人

心、劝导人心。文章的论点并非穆斯林一直以来都完美地践行了这些原则，而是强调该体系的既

定基石是敬拜真主和在真主面前承担道德责任，而非强迫皈依。 

结论遵循比较中提出的条件。如果后圣殿时代的断裂是真实存在的，并且如果伊斯兰教声称其旨

在恢复先知时代的基石而非以新的宗教仪式取而代之，那么就应该根据其实际宣称和要求来评估

它。因此，分析回归到最初的问题：一个围绕祭坛献祭而形成的宗教，在祭坛消失后如何才能继续

存在？后70年代的世界迫使所有亚伯拉罕诸教传统都面临这个问题。本研究认为，伊斯兰教将自

身呈现为对这一断裂的连贯回应——它保留了敬拜、忏悔、律法和先知的一神论，而无需依赖已

被历史摧毁的圣殿。 

 

 
 


	伊斯兰教是后圣殿时代圣经一神论和先知宗教的延续 
	作者注（目的和限制） 
	抽象的 
	方法和范围 
	介绍 
	为什么这很重要 
	《托拉》和《先知书》中的基线 
	第二圣殿晚期犹太之声 
	破裂后指导的道德逻辑 

	圣经中关于持续指引的范畴 
	像摩西一样的先知和公开启示 
	但以理与连续性的时机 

	重访但以理：时间和转移 
	伊斯兰教的定义：复兴、权威与延续 
	穆罕默德的宣称与启示方式：公开宣告与诵读演讲 
	《弗尔干》作为准则：为什么伊斯兰教将自身定位为修正而非发明 
	有意识的参与：起到纠正作用的叙事对比 
	摩西之手：从苦难到无害的记号 
	亚伦与牛犊：从偶像崇拜的始作俑者到抵制偶像崇拜者 
	所罗门：从偶像崇拜的崩溃到明确的无罪释放 
	亚伯拉罕的献祭：从隐含的考验到自觉的臣服 
	罗得：从性羞耻到先知般的道德觉悟 

	启示的保存：社群、权威与指引的存续 
	《古兰经》与《圣训》：后圣殿时代指导的实际来源 
	六大信仰支柱：伊斯兰教恢复的基本世界观 
	亚当、天使与道德责任 

	五柱：破裂后的便携式崇拜-法律引擎 
	引擎对比：亚伯拉罕诸教延续的三种后分裂路径 
	伊斯兰教对耶稣的立场：尊崇弥赛亚而不改变敬拜方式 
	公开角色认同是圣经的期望 

	以实玛利的承诺：合情合理，而非血统救赎 
	将耶稣和穆罕默德归为同一先知范畴：一个更好的基准 
	圣殿危机后的亚伯拉罕式敬拜：直接奉献与圣约实践 
	伊斯兰教作为后圣殿时代亚伯拉罕宗教崇拜的复兴：便携、具有法律约束力且普世。 
	圣经中对认信者的考验：申命记和耶稣论假教师（英王钦定本） 
	早期基督教的多元性：不带耸人听闻色彩的论证——关于权威和法律的真实争论 
	保罗后圣殿时代框架：替代与复兴 
	伊斯兰教声称在叙事和神学上纠正了什么：回归先知一神论 
	以果实为敬拜，而非帝国：不以“强权即公理”的管家职分交接 
	结论：后圣殿时代问题与复辟主张 

