El Islam como continuacion post-Templo
del monoteismo biblico y la religion
profética

Nota del autor (Propdsito y limites)

Este estudio ofrece un analisis historico-teolégico comparativo de cémo se reconfiguro el
monoteismo biblico tras la destruccion del Segundo Templo (70 d. C.). Examina como el
judaismo, el cristianismo y el islam enmarcan la adoracion, el arrepentimiento, laley y la
autoridad en un contexto posterior al Templo, citando textos primarios para que los lectores
puedan evaluar el argumento directamente.

Abstracto

La destruccion del Segundo Templo en el afio 70 d. C. hizo histéricamente inoperante el
sistema sacrificial de la Tora, centrado en el altar, lo que plante6 un problema de continuidad
para una religién estructurada en torno al culto y la ley promulgados. La comparacion aborda el
problema mediante un analisis histoérico-teolégico comparativo de las respuestas posteriores al
Templo, preguntandose como se mantienen la adoracion, el arrepentimiento y la autoridad
cuando el culto del santuario ya no esta disponible. El judaismo rabinico preserva la vida de
pacto mediante la oracion, el estudio y la continuidad haldjica mientras espera la restauracion.
El cristianismo, en su desarrollo dominante, centra la expiacion en la crucifixion e interpreta la
pérdida del Templo a través de ese evento. El islam presenta un modelo diferente: una forma
portatil de monoteismo profético, gobernada por la ley, que sigue siendo practicable sin altar ni
sacerdocio, anclada en la revelacién transmitida y un patrén estable de culto publico. La
comparacion aclara cémo estas trayectorias resuelven la operatividad y la continuidad de
distintas maneras en el panorama posterior al 70 d. C. De este modo, el Islam se presenta
como una restauracion del monoteismo biblico posterior al Templo, mas que como un
alejamiento de éste.

Método y alcance

Este estudio compara tres trayectorias post-Templo —judaismo rabinico, cristianismo e islam—
mediante un ajuste acumulativo en lugar de textos de prueba aislados. Comienza con la ruptura
histérica del afio 70 d. C. y evalua cédmo cada tradicién sustenta la adoracion, el
arrepentimiento, la ley y la autoridad cuando el sistema del Templo, basado en el altar, ya no
esta disponible. El alcance se limita a estas cuestiones estructurales; no intenta una historia
completa del desarrollo doctrinal posterior. Las citas biblicas se presentan en espafol para
facilitar la lectura (Reina-Valera 1960 para coherencia; las citas de la Biblia hebrea/Tanaj se



identifican cuando se utiliza una traduccion judia); las citas coranicas se presentan en espanol
(traduccién de Isa Garcia). El lector al que se dirige es un no especialista dispuesto a seguir la
comparacion paso a paso.

Introduccion

La mayoria de las conversaciones sobre el judaismo, el cristianismo y el islam comienzan
demasiado tarde. Empiezan con identidades modernas o doctrinas posteriores, sin explicar
primero el mundo biblico que dichas doctrinas presuponen. Este estudio parte de esa
estructura.

Por qué esto importa

La destruccion del Templo pone a prueba un problema mas amplio en la historia religiosa: como
una tradicién portadora de leyes sostiene el culto publico y la autoridad cuando su institucién
central se derrumba. Al comparar modelos posteriores a 70, el ensayo aclara las diferentes
maneras en que se puede mantener la continuidad: mediante la preservacion en condiciones
de privacion, la reinterpretacion de la expiacion y la autoridad, o mediante reivindicaciones de
una guia renovada que no dependa de un santuario.

Aqui, «Tora» se refiere al marco de la alianza de adoracién y ley en los libros de Moisés, un
sistema que vincula la devocion exclusiva a Dios con la obediencia, la vida en comunidad y el
tratamiento biblico del pecado y la restauracion. Esto establece la base para la ruptura que se
describe a continuacién.

Durante mas de un milenio, el monoteismo biblico operd en torno a un centro institucional
concreto. La adoracion al Dios de Abraham, Isaac y Jacob no era solo teoldgica, sino también
procedimental. La Tora no describia unicamente la devocion abstracta; legislaba un sistema
establecido de obediencia, arrepentimiento y expiacién, anclado en un santuario y un altar. La
vida del pacto se vivia mediante mandamientos que podian practicarse publicamente,
repetidamente y en su totalidad. La Tora es explicita en este punto: los medios prescritos para
abordar el pecado y la restauracion se discuten dentro del pacto.

“Porque la vida de la carne en la sangre esta, y yo os la he dado para hacer expiacion sobre
el altar por vuestras almas; y la misma sangre hace expiacion por la vida.” (Levitico 17:11,
RVR1960)

El Levitico enmarca la expiacion como un acto de altar que implica sangre. Una vez que el altar
desaparece de la historia, el mecanismo prescrito por la Tora no puede llevarse a cabo tal como
esta escrito. El problema de continuidad resultante es practico y textual: los mandatos
permanecen en la pagina, mientras que los medios para su cumplimiento desaparecen.

A partir de este punto, la historia religiosa de la tradicion abrahamica diverge visiblemente, no
por un desacuerdo doctrinal abstracto, sino porque se ofrecen diferentes respuestas a este
unico problema estructural. El judaismo rabinico responde preservando la identidad del pacto



mediante la oracion, el estudio y la continuidad halgjica, manteniendo fielmente la autoridad de
la Tora mientras vive en la realidad del exilio y aguarda la restauracion. El cristianismo, en su
desarrollo dominante post-Templo, resuelve la ruptura al centrar la expiacion en la crucifixion,
reubicando efectivamente el altar de un lugar fisico a un evento salvifico definitivo. El islam, en
cambio, afirma algo distinto: que Dios restaura la religién profética misma —arrepentimiento,
obediencia, ley y adoracion directa— de una forma portatil, universal e independiente de un
santuario, sin dejar de reclamar la continuidad con el monoteismo abrahamico.

Comienza insistiendo en que la ruptura es real, el problema inevitable y las soluciones
significativamente diferentes. Solo una vez reconocida esa crisis histérica y textual, las
afirmaciones posteriores sobre la profecia, la ley y la continuidad pueden evaluarse sin
distorsion.

Varias vertientes biblicas se leen juntas para formar un perfil coherente: monoteismo inflexible;
arrepentimiento y obediencia como nucleo de la religion; guia legal que ordena la vida
comunitaria; y un horizonte cada vez mas amplio en el que la guia divina no se limita para
siempre a un linaje o un lugar. El islam no introduce ese horizonte cada vez mas amplio. El
texto biblico ya habla de etapas y cambios en la administracién sin abandonar el monoteismo:
Sinai es central, pero Seir y Paran aparecen en el horizonte; Isaac es elegido, pero a Ismael se
le promete la nacionalidad; Jerusalén esta en el centro, pero se visualiza a las naciones
volviéndose hacia Dios. Estos motivos no son un mapa. Establecen un espacio textual: la
Escritura misma permite que la guia trascienda un unico centro institucional cuando la historia
lo exige. Dentro de ese marco, las afirmaciones posteriores se evaluan no forzandolas a un
solo versiculo, sino preguntandose si, tras la ruptura post-Templo, ofrecen el tipo de continuidad
que la gramatica biblica hace inteligible. Antes de comparar trayectorias posteriores, el ensayo
establece la linea de base de la Tora y los Profetas, sefiala la continuidad del pacto del
judaismo posterior a 1970 y luego considera las voces tardias del Segundo Templo (incluido
Jesus) como puntos de referencia que los debates sobre la continuidad posterior suelen
invocar.

El argumento se desarrolla en cuatro movimientos. Primero, enmarca la pérdida del altar
posterior al afio 70 d. C. como una crisis practica real, generada por el texto, y no como un
evento meramente emocional. Segundo, establece un punto de partida a partir de la Tora y los
Profetas, donde |la adoracién exclusiva a Dios, el arrepentimiento y la obediencia enmarcan la
vida de pacto. Tercero, describe la continuidad judia post-Templo en sus propios términos y
luego considera las voces tardias del Segundo Templo (incluido Jesus) como puntos de
referencia contemporaneos a los que suelen apelar los debates posteriores sobre la
continuidad. Cuarto, compara las principales trayectorias post-Templo (judaismo rabinico,
cristianismo paulino e islam) y se pregunta cual de ellas sostiene una forma viable y portatil de
adoracién abrahamica, a la vez que preserva un monoteismo inflexible.

Antes de considerar los desarrollos cristianos posteriores o el surgimiento del Islam, el ensayo
establece la linea de base de la Tora y los Profetas y luego considera las voces tardias del
Segundo Templo que operan dentro de ella, incluida la ensefianza publica registrada de Jesus
como un punto de datos mientras el Templo aun estaba en pie.



Linea de base en la Tora y los Profetas

Cualquier evaluacion de la continuidad post-Templo debe comenzar con la Tora y los propios
profetas. A lo largo de la Biblia hebrea, la adoracién exclusiva a Dios, el arrepentimiento, la
obediencia a la ley y la guia moral publica se consideran elementos innegociables de la vida de
alianza. Los profetas critican repetidamente el ritual vacio cuando se separa de la justicia y la
obediencia, pero lo hacen sin abolir la Ley ni negar la centralidad historica del Templo. Este
patron profético interno establece la base sobre la cual se pueden evaluar las voces posteriores
del Segundo Templo y, eventualmente, las trayectorias post-Templo.

Para el judaismo, la continuidad posterior a los 70 se articula internamente a través de la vida
de alianza (Tora, oracion y estudio), mas que mediante una referencia a Jesus. Jesus se
presenta aqui no como la lente del judaismo, sino como una voz contemporanea de finales del
Segundo Templo, cuya ensefianza preservada a menudo se utiliza en los debates sobre la
continuidad posterior.

Una voz judia tardia del Segundo Templo

Con la base de la Tora y los Profetas establecida, es posible considerar las voces del Segundo
Templo tardio que operan en ese ambito. Jesus pertenece a ese panorama judio del Segundo
Templo tardio, y su ensefianza publica registrada puede interpretarse como un punto de
referencia que ilustra como se articul6 la continuidad mientras el Templo aun estaba en pie.
Esto no decide por si solo las afirmaciones posteriores; simplemente establece lo que se
afirma, se niega o se deja abierto dentro de un contexto definido por la Tora.

Cualquier argumento sobre la guia posterior puede evaluarse a la luz de un punto de referencia
util: lo que Jesus afirmaba, segun consta en el registro, dentro del marco de la Tora y los
Profetas, reconocido por su comunidad. Su ensefianza publica preservada no funciona aqui
como eje interpretativo del judaismo para la ruptura; sirve como un punto de referencia
contemporaneo de finales del Segundo Templo que los debates sobre la continuidad posterior
suelen invocar.

“No penséis que he venido para abolir la ley o los profetas; no he venido para abolir, sino para
cumplir’ (Mateo 5:17, RVR1960)

“Porque de cierto os digo que hasta que pasen el cielo y la tierra, no pasara ni una jota ni una
tilde de la ley, hasta que todo se haya cumplido” (Mateo 5:18, RVR1960)

«Y amaras a Jehova tu Dios de todo tu corazén, y de toda tu alma, y con todas tus fuerzas».
(Deuteronomio 6:5, RVR1960)

«No te vengaras, ni guardaras rencor a los hijos de tu pueblo, sino amaras a tu projimo como a
ti mismo. Yo Jehova». (Levitico 19:18, RVR1960)

«Dice, pues, el Sefior: Porque este pueblo se acerca a mi con su boca, y con sus labios me
honra; pero su corazén esta lejos de mi, y su temor de mi no es mas que un mandamiento de
hombres que les ha sido ensefado». (Isaias 29:13, RVR1960)

«A Jehova tu Dios temeras, y a él solo serviras, y por su nhombre juraras». (Deuteronomio 6:13,
RVR1960)

“No tendras dioses ajenos delante de mi” (Exodo 20:3, RVR1960)



“No todo el que me dice: Sefior, Sefor, entrara en el reino de los cielos, sino el que hace la
voluntad de mi Padre que esta en los cielos.” (Mateo 7:21, RVR1960)

Muchos me diran en aquel dia: «Sefor, Sefior, ¢ no profetizamos en tu nombre, y en tu nombre
echamos fuera demonios, y en tu nombre hicimos muchos milagros? Y entonces les
declararé: «Jamas os conoci; apartaos de mi, hacedores de maldad». (Mateo 7:22-23,
RVR1960)

La advertencia no es solo moralista; se trata de la continuidad con los mandamientos de Dios.
La "desacato a la ley" se considera un descalificador. Esto dificulta retratar a Jesus como
fundador de una religion cuyo sello distintivo es el abandono de la ley como categoria de
obediencia. La ruptura post-Templo agudiza este punto. Jesus habla en un mundo donde el
Templo existe, pero su ensefanza prepara repetidamente para una fe que puede sobrevivir a la
pérdida del acceso institucional sin caer en la desesperacién espiritual. Cuando cita a Oseas:

“Porque misericordia quiero, y no sacrificio, y conocimiento de Dios mas que holocaustos.”
(Oseas 6:6, RVR1960)

El no esta repudiando el sistema del santuario de la Tora como un fraude; esta restaurando la
jerarquia profética: el ritual nunca tiene como fin reemplazar

“Por sus frutos los conocereéis” (Mateo 7:16, RVR1960)

“Por tanto os digo que el reino de Dios sera quitado de vosotros, y sera dado a gente que
produzca los frutos de él.” (Mateo 21:43, RVR1960)

La logica moral de la orientacion después de la ruptura

Si la destruccion del Templo crea una crisis de observabilidad para una religién sujeta a la ley,
la cuestién mas profunda se vuelve moral y biblica: la Escritura presenta la historia
divino-humana como guiada, incluso en momentos en que fallan los mecanismos
institucionales. La Escritura presenta repetidamente la relacion de Dios con la humanidad como
guiada. Dios no solo juzga; ensefia, advierte y envia recordatorios.

“El Sefor Dios no hace nada sin revelar su secreto a sus siervos los profetas” (Amoés 3:7,
RVR1960)

El patron no es que Dios habla una vez y luego deja que la humanidad vaya a la deriva
indefinidamente; mas bien,

“Dios, habiendo hablado muchas veces y de muchas maneras en otro tiempo a los padres
por los profetas,” (Hebreos 1:1, RVR1960)

“Os ha llegado de Dios una luz y un Libro claro” (Coran 5:15)

“Y Jehova el Dios de sus padres envio a ellos por medio de sus mensajeros, madrugando y
enviando, porque tenia compasién de su pueblo y de su habitacion” (2 Crénicas 36:15).
“Mirad a mi y sed salvos, todos los términos de la tierra” (Isaias 45:22, RVR1960)

Si esa es la légica moral biblica de Dios —guia compasiva en lugar de abandono—, entonces
un mundo post-Templo genera la expectativa de que la guia siga estando disponible de forma
practica, especialmente para las naciones, cuando el antiguo mecanismo institucional se vuelva



histéricamente inaccesible. Esto establece la plausibilidad conceptual de una guia adicional
como continuacion del modelo profético.

Una categoria biblica para orientacion continua

Tomar en serio la ruptura del Templo plantea una pregunta sencilla: si las Escrituras permiten
una guia continua de una forma que siga siendo viable cuando los antiguos mecanismos
institucionales se derrumban. Los profetas describen repetidamente el trato de Dios con la
humanidad como una guia, no como un abandono:

Y dan por sentado que hay una revelacion inteligible.

“Ciertamente no hara nada Jehova el Sefior sin que revele su secreto a sus siervos los
profetas” (Amos 3:7, RVR1960)

La l6gica moral de la profecia, entonces, no es que «Dios hablé una vez y luego se retird», sino
que Dios llama, advierte, corrige y restaura. Dentro de ese patron, varios temas convergen en
una silueta reconocible de cémo podria ser la guia continua, especialmente en un horizonte
mas amplio que trasciende a un solo pueblo. No se requiere que un solo pasaje resuelva todo
el argumento. Lo que importa es acumulativo: una viga establece el horizonte de una nacion;
otra define la forma de la autoridad profética; otra proporciona una gramatica de transferencia y
continuidad bajo la interrupcién. Juntos hacen inteligible la categoria de guia adicional antes de
qgue se presente cualquier afirmacion posterior.

El horizonte de las naciones es explicito en el corpus profético. Isaias habla repetidamente de
un alcance mas amplio en el que el propdsito de Dios no se limita solo a Israel:

“Y él dijo: Poco es para mi que tu seas mi siervo para levantar las tribus de Jacob, y para
que restaures el remanente de Israel; también te di por luz de las naciones, para que seas
mi salvacion hasta lo postrero de la tierra.” (Isaias 49:6, RVR1960)

“Mirad a mi y sed salvos, todos los términos de la tierra, porque yo soy Dios, y no hay mas”
(Isaias 45:22, RVR1960)

El corpus profético contiene una trayectoria orientada a las naciones en la que la adoracion del
unico Dios se establece publicamente mas alla de una etnia.

“Seran vueltos atras, y en gran manera seran avergonzados los que confian en imagenes
talladas, y dicen a las imagenes de fundicion: Vosotros sois nuestros dioses.” (Isaias 42:17)

“Yo les suscitaré un profeta de en medio de sus hermanos, como tu, y pondré mis palabras
en su boca, y él les hablara todo lo que yo le mandare.” (Deuteronomio 18:18, RVR1960)

No se trata simplemente de "un buen maestro". Es una instruccion vinculante impartida como la
palabra de Dios. En un mundo post-Templo, esa distincion importa: una religion portatil y
portadora de ley para las naciones requiere una autoridad y una practica estables. Por lo tanto,
se esperaria que una afirmaciéon de restauracion se presentara en un modo de discurso
transmitido, en lugar de como una reconstruccion posterior, dependiente de la correspondencia
interpretativa privada. Isaias 29 puede leerse como una textura de apoyo sin artificios. Isaias
describe "las palabras de un libro" que se transmiten (RVR1960).



“a uno que no sabe leer, le dice: “Lee esto, por favor”, y él responde: “No soy sabio
29:12, RVR1960)

(Isaias

Lo que importa es modesto pero relevante: la Escritura no exige que el mensajero de Dios sea
un arquitecto literario acreditado; describe palabras reveladas que llegan a alguien que no es
"erudito” en el sentido convencional. Esto cobra pertinencia al evaluar a los posteriores que se
presentan como recitadores y proclamadores en lugar de autores que construyen un sistema
teoldgico. Una tercera luz proviene de Daniel, que proporciona una gramatica para la
continuidad y la transferencia en situaciones de disrupcion. Las visiones de Daniel no solo
tratan sobre imperios; hacen que el mundo posterior al Templo sea conceptualmente legible
dentro de la Escritura. Daniel 2 describe una sucesién de reinos y luego un dominio que no
depende de la permanencia de imperios anteriores: un establecimiento perdurable que se
mantiene por encima del colapso de los dominios anteriores (Daniel 2:34-35, 44, RVR1960).
Daniel 7 formaliza el lenguaje de la transferencia: el dominio se da y se quita; la autoridad
cambia de manos; y el "reino y el dominio" son, en ultima instancia

‘dado” (Daniel 7:14, 27, RVR1960)

Un profeta como Moisés y la revelacion publica

Antes de que el ensayo se pregunte si algun pretendiente posterior encaja en la figura
post-Templo, debe aclarar qué tipo de guia anticipa la propia Escritura. Aqui es donde importa
el perfil del "profeta como Moisés", no como un eslogan, sino como una categoria. Moisés no
es solo un maestro moral inspirado. Moisés es el mensajero paradigmatico del discurso
transmitido, cuya proclamacion forma una comunidad de adoracién portadora de la ley. El pacto
no es una abstraccion; se convierte en una orden publica porque Moisés imparte instrucciones
vinculantes. Deuteronomio describe este patron explicitamente:

“Un profeta como yo te levantara el Sefor tu Dios de en medio de ti, de tus hermanos; a él
escucharas” (Deuteronomio 18:15, RVR1960)

”, &

El texto luego explica qué implica “como Moisés”: “Yo les levantaré un profeta de en medio de
sus hermanos, como tu, y pondré mis palabras en su boca, y él les hablara todo lo que yo le
mandare” (Deuteronomio 18:18).

«[Oh, Mujammad] Recita en el nombre de tu Sefior, quien cre6 todo». (Coran 96:1, Isa
Garcia)

«Y no habla de acuerdo a sus pasiones. El solo trasmite lo que le ha sido revelado». (Coran
53:3-4, Isa Garcia)

En la I6gica de la categoria de Deuteronomio, la evaluacion no radica en si un texto se asemeja
a un libro moderno, sino en si se presenta como palabras puestas en boca y transmitidas como
guia vinculante. Esa es la forma mosaica-profética.

“Entonces se le dara el libro al que no sabe leer y escribir, y se le dira: 'Lee esto, por favor'.
Y él respondera: 'No sé leer y escribir” (Isaias 29:12, RVR1960)



El punto es categorico: la Escritura contiene escenas en las que se transmite una revelacion a
alguien ajeno a la autoridad académica convencional. En la imaginacion biblica, la autoridad
profética se basa en el acto de revelacion de Dios, mas que en la acreditacion institucional.

“Al Senor tu Dios adoraras, y a él solo serviras” (Mateo 4:10, RVR1960)

“Y entonces les declararé: Nunca os conoci; apartaos de mi, hacedores de maldad.” (Mateo
7:23, RVR1960)

Por lo tanto, un pretendiente posterior que se presenta en forma profética (palabras
transmitidas; guia vinculante) debe ser evaluado no por si adula un status quo institucional,

Ante esto, el lector puede preguntarse razonablemente si la Biblia misma ofrece espacio para
una guia legal posterior tras la disrupcion. Daniel se usa aqui no como un codigo para la
fijacion de fechas modernas, sino porque se expresa en categorias de historia, transferencia y
horizontes. Ofrece una manera de analizar la continuidad tras la disrupcién sin pretender que
esta nunca ocurrio.

Daniel y el tiempo de la continuidad

“Y en los dias de estos reyes el Dios del cielo levantara un reino que no sera jamas destruido,
ni sera el reino dejado a otro pueblo; desmenuzara y consumira a todos estos reinos, pero
él permanecera para siempre.” (Daniel 2:44, RVR1960)

“A él se le dio dominio, gloria y reino, para que todos los pueblos, naciones y lenguas le
sirvieran; su dominio es dominio eterno” (Daniel 7:14, RVR1960)

Mas adelante, Daniel 7 describe un cambio radical en el que el dominio se transfiere a “los
santos del Altisimo”. El lenguaje, de nuevo, se refiere a dones y asignaciones, mas que a la
construccién humana: “Y el reino, y el dominio, y la majestad de los reinos debajo de todo el
cielo, seran dados al pueblo de los santos del Altisimo, cuyo reino es un reino eterno, y todos
los dominios le serviran y le obedeceran” (Daniel 7:27).

Mas adelante, Daniel utiliza el mismo lenguaje de transferencia de manera explicita,
describiendo el dominio como algo “dado” y en ultima instancia asignado bajo la soberania
divina (Daniel 7:27).

“Hara cesar el sacrificio y la ofrenda” (Daniel 9:27, RVR1960)

Crisis textual utilizando las categorias propias de la Escritura: guia, obediencia, adoracion
exclusiva, transferencia por fruto y continuidad a través de la disrupcion.

La cuestion post-Templo no se limita a “judaismo versus cristianismo versus islam”. También
aparece dentro del propio movimiento primitivo de Jesus. El Nuevo Testamento conserva
evidencia de que las primeras generaciones de creyentes no eran monoliticas en los temas
mas relevantes aqui: la Ley, la inclusion de los gentiles, la identidad del pacto y lo que exige la
continuidad con las Escrituras de Israel. El registro las trata como cuestiones decisivas, no
como ideas a posteriori. Hechos describe una importante disputa sobre si los creyentes gentiles
normalmente debian circuncidarse y si debian guardar la Ley (Hechos 15:1-2, RVR1960). Las
cartas de Pablo reflejan el mismo conflicto con mayor claridad, especialmente en Galatas. Esta
diversidad es importante para el método. Evita el anacronismo. Muestra que “lo que Jesus



pretendia” no era automaticamente obvio para todos los primeros cristianos, y que en el
periodo mas temprano se debatieron modelos de continuidad contrapuestos. En ese contexto
—expansién hacia el mundo gentil mientras se aproximaba la catastrofe que pronto borraria la
operatividad del Templo— no es sorprendente que surgieran diferentes motores post-Templo.
Por esta razon, la ensefanza preservada de Jesus se considera aqui como un punto de
referencia util, en lugar de asumir que las doctrinas posteriores reflejan automaticamente su
intencion. Jesus afirma publicamente la Ley (Mateo 5:17-18) y considera la anarquia y la
religiosidad vacia como algo descalificante (Mateo 7:21-23).

Estas declaraciones no zanjan todos los debates posteriores, pero establecen una postura:
seriedad en cuanto a la obediencia y sospecha hacia las afirmaciones religiosas que reducen la
vida del pacto a meras etiquetas de identidad. Esta postura conduce naturalmente a los
criterios biblicos para evaluar a quienes afirman serlo posteriormente. La Escritura no considera
a la autoridad inmune a las pruebas; las proporciona.

Daniel revisitado: tiempo y transferencia

Cuando Daniel se lee junto con Isaias y la ruptura post-Templo, su fuerza no se agota en el
simbolismo abstracto. Daniel aporta algo que Isaias no enfatiza tan directamente: una
transicién temporal. No solo que la administracidon cambiara, sino que la historia misma
avanzara hacia un punto en el que los antiguos mecanismos del pacto se volveran
insostenibles y algo perdurable los reemplazara. Daniel 2 establece la gramatica basica. Los
reinos sucesivos surgen y caen hasta que una intervencién final interrumpe toda la secuencia:
«una piedra cortada, no con mano» golpea la estatua, destrozando la estructura compuesta,
tras lo cual «no se hallé rastro de ellos» y la piedra se convierte en (RVR1960).

“un gran monte que llenaba toda la tierra” (Daniel 2:34-35, RVR1960)

El énfasis no es la reforma interna, sino la sustitucién por iniciativa divina. El reino que Dios
establece no coexiste indefinidamente con el orden anterior; lo reemplaza y perdura.

“que todos los pueblos, naciones y lenguas le sirvieran” (Daniel 7:14, RVR1960)

“los santos del Altisimo recibiran el reino” (Daniel 7:18, RVR1960)

“Y el reino, y el dominio y la majestad de los reinos debajo de todo el cielo, sea dado al
pueblo de los santos del Altisimo, cuyo reino es reino eterno, y todos los dominios le
serviran y le obedeceran.” (Daniel 7:27, RVR1960)

Esto es importante porque se alinea directamente con el propio lenguaje de transferencia de
Jesus:

“El pueblo de un principe que ha de venir destruira la ciudad y el santuario” (Daniel 9:26,
RVR1960)

“Hara cesar el sacrificio y la ofrenda” (Daniel 9:27, RVR1960)
“la sangre hace expiacion por la vida” (Levitico 17:11, RVR1960)

Si el sacrificio cesa en la historia —no simbdlicamente, sino concretamente—, la continuidad no
puede mantenerse solo con afirmaciones. O Dios deja a la humanidad sin un camino viable de



obediencia y adoracion, o la guia se articula de una forma que ya no depende de un santuario
destruido. Daniel presenta esto como un juicio previsto seguido de la accion divina. La
afirmacion mas contundente es acumulativa: las Escrituras anticipan una fase decisiva posterior
al Templo, marcada por la cesacion, la transferencia y una forma de gobierno de Dios orientada
a las naciones. Si el sacrificio cesa, si la mayordomia se transfiere y si la guia debe permanecer
publica y operativa, entonces la cuestion no es si la guia posterior es posible, sino como
reconocerla. Aqui es precisamente donde importan las categorias anteriores. La autoridad
profética, en el sentido deuteronémico, se transmite mediante el habla:

Jesus afirma la ley, advierte contra la iniquidad y habla del engafio futuro y del discernimiento
por el fruto (Mateo 7:15-23). No afirma abolir la ley (Mateo 5:17), ni se identifica como el
legislador de las naciones que Daniel e Isaias anticipan. Por lo tanto, no se puede considerar a
Daniel como "ya cumplido" sin explicar como la destruccion del Templo deja intacta una via de
pacto viable.

Visto asi, Daniel no defiende el islam de forma aislada. Forza la cuestion de la continuidad. El
judaismo preserva la identidad y la devocién en situaciones de privacion. El cristianismo
paulino construye un mecanismo de reemplazo centrado en la teologia de la expiacion,
articulada mediante cartas apostdlicas. El islam, en cambio, reclama la restauracion: revelacion
transmitida, culto portatil y un marco legal-moral que funciona sin dependencia del santuario;
precisamente el tipo de solucion que un horizonte post-Templo requeriria si Dios no abandona
su guia. El peso de Daniel, entonces, no reside en que mencione explicitamente a Mahoma,
sino en que hace que la idea de una restauracién posterior, duradera y orientada a las naciones
no solo sea posible, sino estructuralmente esperada. Cuando Daniel se lee junto con el
horizonte antiidolatria de Isaias y el lenguaje de transferencia de la mayordomia de Jesus, la
convergencia se vuelve dificil de descartar como coincidencia. Lo que inicialmente parece una
interpretacion controvertida comienza a parecer un patréon. (RVR1960)

El Islam definido en sus propios términos:
restauracion, autoridad y continuidad

Aqui el argumento debe hacer algo que muchas discusiones no hacen: definir el Islam como el
Islam se define a si mismo, antes de evaluar si encaja en la silueta post-Templo. Esto no es
una cortesia, es necesario para la precision. Un error comun en el debate cristiano-musulman
es que el Islam esta "construido sobre" la Biblia en el sentido de tratar la Tora y el Nuevo
Testamento como autoridades vinculantes. El Islam no es asi. La Biblia se utiliza aqui como
contexto previo a la afirmacién, porque el ensayo esta examinando si el mundo biblico anticipa
un horizonte de guia ampliado después de la ruptura del Templo, pero la autoridad operativa
del Islam es el Coran y la tradicion profética (Sunnah). Esa distincion es central porque el
problema post-Templo es un problema de operatividad: una religiéon debe tener un mecanismo
funcional de adoracion y ley que sea realmente viable después del afio 70 d. C. La afirmacion
del Islam es que lo tiene.

La principal reivindicacién del islam no es solo ofrecer devocién a Dios, sino también
presentarse como la restauracion de la religion profética como una forma completa de



adoracién y obediencia. El Coran se presenta repetidamente como revelacién mas que como
autoria personal, y como un discurso publico mas que como una especulacion teologica
privada. El texto se presenta como una recitacion:

Y niega que el mensajero hable la doctrina religiosa por deseo:

En términos simples, su modo es el habla transmitida (palabras dadas, recitadas y proclamadas
publicamente), que coincide con la categoria biblica de autoridad profética:

Esto demuestra coherencia estructural.

iA la ley y al testimonio! Si no hablan conforme a esto, es porque no les amanece. (Isaias
8:20)

Es decir, la verdadera guia se mide por la fidelidad al monoteismo y la obediencia, no por el
carisma ni la herencia institucional. El Islam se presenta como un criterio que aclara y separa la
verdad de la deriva en la adoracion y la doctrina, llamando a la gente a regresar al Dios de
Abraham sin una devocioén dividida, en consonancia con la insistencia de la Tora.

Y la preservacion del culto exclusivo por parte de Jesus,

La relevancia post-Templo se hace mas evidente cuando la autoridad se establece claramente.
Después del afio 70 d. C., un sistema ligado al santuario ya no es plenamente ejecutable segun
lo prescrito. Una reivindicacién de la restauracion tendria que cumplir al menos tres requisitos
para ser significativa y no retorica: tendria que centrar la adoracion unicamente en Dios; tendria
que proporcionar un sistema de ley y adoracion viable que no dependiera de un altar fisico; y
tendria que proporcionar una estructura de autoridad estable que no dependiera de la
reconstruccion de un mecanismo inoperante mediante la sustitucién especulativa. El Islam
reivindica las tres cosas. Afirma un monoteismo inflexible, rechaza la adoracioén dirigida a
alguien que no sea Dios y establece una vida de adoracién portatil: oracion, ayuno, limosna,
peregrinacion, arrepentimiento y un orden ético-legal integral. El Coran y la Sunna, por
consiguiente, funcionan como el centro operativo post-Templo. Este es el punto donde debe
hacerse una aclaracién para los lectores formados por las suposiciones cristianas sobre las
Escrituras. El Islam no niega que Dios revel6 la Tora ni que Jesus fuera profeta y Mesias; Niega
qgue las cuestiones de preservacion y autoridad puedan ignorarse. La Biblia misma contiene
advertencias sobre la desviacién y la necesidad de discernimiento, y no presenta la historia del
pacto como inmune a la alteracion humana. La queja profética a menudo es que la gente...

“Dijo, pues, el Sefior: Porque este pueblo se acerca a mi con su boca, y con sus labios me
honra, pero su corazén esta lejos de mi, y su temor de mi no es mas que mandamiento de
hombres que les ha sido ensefiado” (Isaias 29:13, RVR1960).

y que la religion se llene de anadidos humanos. La afirmacion de restauracion del Islam es que
presenta un retorno de la adoracién a la base abrahamica y restaura la guia como una forma
de vida viable, precisamente el tipo de "motor" que un mundo post-Templo requeriria si la
misericordia de Dios continda en la guia.



La afirmacion de Mahoma y el modo de revelacion:
proclamacion publica y discurso recitado

Si se toma en serio la ruptura posterior al Templo, la cuestién de "otro mensajero” no es un
salto emocional; es una indagacion estructural. El mecanismo de la Tora, centrado en el altar,
esta escrito; sin embargo, después del afio 70 d. C. ya no es practicable segun lo prescrito. Si
el modelo de Dios es la guia en lugar del abandono...

Entonces, la plausibilidad de una guia renovada no es ajena a las Escrituras. La pregunta es
qué tipo de mensajero podria funcionar plausiblemente como una continuacion de la religion
profética tras la ruptura: no solo un fildsofo, sino un transmisor de una guia vinculante cuyo
resultado sea una adoracién y una ley operables, transportables a través de los paises y
orientadas unicamente al Dios de Abraham.

La afirmacién de Mahoma, segun la propia autodefinicion del Islam, es precisamente de ese
tipo. No se presenta como un autor que construye un sistema a partir de su genio personal; se
presenta como un mensajero que recibe y transmite mensajes. La retérica del Coran no es
«Mahoma piensa». Es «Di»: la gramatica de la proclamacion. Los textos fundamentales del
Islam caracterizan su papel como receptor y transmisor.

recitacion:

El Coran niega explicitamente que su contenido sea producto de la creatividad religiosa
personal:

«Este es el Libro en el que no hay duda, guia para los piadosos». (Coran 2:2, Isa Garcia)

Se describe repetidamente como aclaracion y criterio —lo que el vocabulario islamico posterior
denomina Furgan—, de modo que la guia no es solo inspiradora, sino también discriminadora:
separa la verdadera adoracion de la deriva y la falsa devociéon. Este modo es estructuralmente
importante en un argumento post-Templo. El modelo de autoridad profética de la Biblia hebrea
no es principalmente una exégesis académica; es un discurso transmitido e instruccion
vinculante:

La relevancia no radica en que uno deba aceptar el islam para ver el paralelismo. La relevancia
radica en que, en la imaginacion biblica, la revelacién a menudo llega como palabras puestas
en boca y entregadas a un pueblo; y tras una ruptura que inutiliza los antiguos mecanismos
institucionales, una continuacion que se presenta como instruccion transmitida es
estructuralmente inteligible como "profética" en su forma. La afirmacion de Mahoma también es
explicitamente abrahamica en su discurso e intencién. El islam no pretende inventar una nueva
deidad ni redirigir la adoracion a un dios tribal. Afirma restaurar la adoracion del Dios conocido
en la memoria biblica: el Creador, el Dios de Abraham, el Dios que juzga la idolatria y llama a la
humanidad al arrepentimiento. EI Coran enmarca su llamado como una continuidad del llamado
profético: adoracién exclusiva a Dios, rechazo de los idolos y rectitud como obediencia vivida.
Esto se alinea con la base biblica de que la seriedad del pacto de Dios no es mera identidad,
sino obediencia.



“‘Guardad, pues, mis estatutos y mis decretos, los cuales haciendo el hombre, vivira en
ellos. Yo Jehova.” (Levitico 18:5, RVR1960)

Y con la insistencia profética de que el arrepentimiento y el regreso son la puerta de regreso—

“‘Deje el impio su camino, y el hombre inicuo sus pensamientos, y vuélvase a Jehova, el
cual tendra de él misericordia, y al Dios nuestro, el cual sera amplio en perdonar.” (Isaias
55:7, RVR1960)

“Mas id, y aprended lo que significa: Misericordia quiero, y no sacrificio; porque no he venido a
llamar a justos, sino a pecadores al arrepentimiento.” (Mateo 9:13, RVR1960)

Y su advertencia de que
La religiosidad sin obediencia es vacio—

Una aclaracion clave ayuda a proteger el ensayo de interpretaciones erroneas. Decir que el
islam es "operable post-Templo" no significa afirmar que el judaismo sea invalido ni que el
cristianismo sea puramente fraudulento. Es sefialar una diferencia estructural. El judaismo
rabinico preserva fielmente la identidad de la Tora en el exilio sin afirmar que la Tora haya sido
sobrescrita. El cristianismo —especialmente en su forma paulina dominante— resuelve la
ruptura al centrar la expiacion en la crucifixion, reubicando efectivamente la I6gica del altar en
un evento salvifico definitivo. El islam reivindica la restauracion: un renovado centro de
autoridad profética (el Coran y la Sunna) que restaura el culto y la ley monoteistas como una
forma de vida completa y practicable, sin depender del sistema del Templo. Este es también el
momento adecuado para afirmar claramente que la relacién del islam con las escrituras
anteriores no es de dependencia legal. Los musulmanes no consideran la Tora ni el Nuevo
Testamento como ley vinculante. Se citan aqui porque el argumento se esta probando dentro
del mundo biblico ya conocido, y porque la ensefanza preservada de Jesus funciona como un
punto de referencia util para las afirmaciones de continuidad.

El Furgan como criterio: Por qué el Islam se define
como correccion en lugar de invencion

Si la ruptura del Templo es el motor histérico del argumento, entonces el Furgan es el eje
conceptual de la autoproclamacion del Islam. El Islam no se presenta como una "nueva idea
religiosa" que compite por espacio en un mercado. Se presenta como un criterio, un separador
autoritario entre el auténtico monoteismo abrahamico y la deriva posterior. En un marco biblico,
este no es un concepto ajeno. La Escritura asume que las comunidades pueden desviarse
manteniendo el lenguaje religioso, y llama repetidamente al discernimiento y al retorno. Isaias
reprende el fendmeno directamente:

Isaias advierte que la religiosidad publica puede convertirse en palabras vacias mientras el
corazoén se deja llevar, y que el temor de Dios puede reducirse a una tradicion humana (Isaias
29:13).

Los profetas no son solo narradores; son correctores que confrontan las desviaciones en la
adoracioén y la obediencia, y restauran el nucleo de la alianza. El islam afirma ejercer esa



misma funcién correctiva, pero con una diferencia decisiva tras el Templo: afirma no solo
criticar, sino brindar una guia renovada y practica, portatil.

El culto y la ley, mediante la revelacion transmitida. El Coran se define como un discurso
recitado, mas que como una construccion teoldgica privada:

Y niega que la doctrina del mensajero sea producida por el deseo personal:
En el método del ensayo, eso importa porque la categoria profética de Deuteronomio es

El Coran no se presenta como las reflexiones de un hombre sobre Dios, sino como palabras
proclamadas publicamente. Esta funcion de criterio se hace mas visible en lo que el Islam
afirma corregir. Las correcciones no son aleatorias; se centran precisamente en las categorias
que la Biblia considera decisivas. Primero: el limite del culto. El mandato que define la Tora es
la devocidén exclusiva:

Y Jesus reitera el mismo limite en el discurso directo:

Lavaos y limpiaos; quitad la iniquidad de vuestras obras de delante de mis ojos; dejad de hacer
lo malo; aprended a hacer el bien; buscad el juicio, restituid al agraviado, haced justicia al
huérfano, amparad a la viuda. (Isaias 1:16-17)

Jesus define la autenticidad de la misma manera:
Y advierte contra
“maldad” (Mateo 7:23, RVR1960)

El Islam afirma restaurar una religiéon centrada en la obediencia, cuya vida publica se estructura
en torno al culto y la ley, en lugar de un sistema cuyo centro de gravedad se convierte en un
mecanismo de reemplazo que vuelve funcionalmente obsoleto el marco promulgado por la
Tora. Tercero: la cuestion de la autoridad tras la ruptura. La crisis post-Templo no se resuelve
con sentimientos; se resuelve mediante un centro de autoridad que puede gobernar el culto y la
ley de forma operativa. La afirmacién del Islam es explicita: el Coran y la tradicién profética
(Sunnah) funcionan como la autoridad operativa para el culto y la ley en la dispensacién final.
En este estudio, los textos biblicos se utilizan como contexto comparativo para el problema de
la continuidad, no como fundamento legal del Islam.

“Venid luego, y estemos a cuenta” (Isaias 1:18, RVR1960)

Compromiso consciente: contrastes narrativos que funcionan
COmMo correcciones

Surge un patrén recurrente: el Coran aborda episodios biblicos familiares al tiempo que revisa
aspectos especificos. Estas revisiones no son aleatorias. Persiguen consistentemente tres
objetivos: (1) la trascendencia de Dios y su derecho exclusivo de adoracién; (2) la dignidad
profética y la claridad moral; y (3) una religion centrada en el arrepentimiento, la obediencia y la
rendicién de cuentas directa. Los ejemplos a continuacién son representativos, no exhaustivos,
y son relevantes para la tesis del ensayo porque ilustran como se presenta el contenido del
«Furgany»: correccion de desviaciones, preservando la base profética.



La mano de Moisés: De la afliccidon a una senal sin dano
Moisés:

Y el Sefior le dijo también: «Mete ahora tu mano en tu seno». Y él metié la mano en su seno, y
al sacarla, he aqui que su mano estaba leprosa como la nieve. (Exodo 4:6)

Y él dijo: «Vuelve a meter tu mano en tu seno». Y él volvié a meter la mano en su seno; y la
sac6 de su seno, y he aqui que se habia vuelto como la otra carne. (Exodo 4:7)

En el Coran, la misma sefial se conserva como un milagro de luminosidad, pero se presenta
explicitamente como «blanca e inocua» (comunmente traducida como «blanca e inocua»): «Y
acerca tu mano a tu seno; saldra blanca e inocua, como otra senal» (Coran 20:22; véase
también 27:12; 28:32). La funcion permanece inalterada —una sefial publica para el Farabn—,
pero el relato elimina la insinuaciéon de que Dios humilla a su mensajero mediante la impureza
en el momento de su encargo. La edicion protege la dignidad profética, a la vez que preserva la
funcién probatoria de la sefal.

Aaron y el becerro: De ser autor de la idolatria a resistirla

“Y él los tomo de mano de ellos, y les dio forma con buril, haciéndoles un becerro de fundicion;
y dijeron: Israel, estos son tus dioses, que te sacaron de la tierra de Egipto.” (Exodo 32:4,
RVR1960)

“Y viéndolo Aarén, edificoé un altar delante del altar, y pregoné Aarén, y dijo: Manana sera fiesta
para Jehova.” (Exodo 32:5, RVR1960)

El Coran relata el episodio en el que Aarén advirtio al pueblo y se resistié a la idolatria,
explicando posteriormente a Moisés que temia la division y que habia sido dominado (Coran
20:90-94; 7:150-151). El Coran no niega la calamidad; niega que un profeta mayor la haya
creado. Esta negacién concuerda con la afirmacion basica del Coran sobre la profecia: los
profetas invocan el tawhid; no instituyen el shirk.

Salomon: Del colapso idolatra a la exoneracion explicita

“Y acontecio que cuando Salomon ya era viejo, sus mujeres desviaron su corazon tras dioses
ajenos, y su corazon no era perfecto con Jehova su Dios, como el corazén de David su
padre.” (1 Reyes 11:4, RVR1960)

“Entonces edifico Salomén un lugar alto a Quemos, idolo abominable de Moab, en el monte
que esta enfrente de Jerusalén, y a Moloc, idolo abominable de los hijos de Amén.” (1 Reyes
11:7, RVR1960)

El Coran niega explicitamente que Salomdn cayera en la incredulidad: «Pero si seguian lo que
recitaban los demonios durante el reinado de Salomén. Sepan que Salomén no cayo en la
incredulidad, sino que fueron los demonios quienes ensenaron a la gente la hechiceria y la
magia que transmitieron los angeles Harut y Marut en Babilonia. Ellos no le ensefiaban a nadie
sin antes advertirle: “Nosotros somos una tentacion, no caigan en la incredulidad”». (Coran
2:102, Isa Garcia). Nuevamente, el punto es estructural: el Coran se niega sistematicamente a



enmarcar el oficio profético como cayendo en la idolatria. Presenta el liderazgo profético como
una sefal de Dios, no como un vehiculo para el escandalo politeista.

El sacrificio de Abraham: de la prueba implicita a la sumision
consciente

“He aqui el fuego y la lefia; pero ¢ donde esta el cordero para el holocausto?” (Génesis 22:7,
RVR1960)

El Coran relata la escena del hijo informado y consintiendo en sumision: "jOh, hijo mio! He visto
en suefos que te estoy sacrificando, asi que mira lo que piensas”. Dijo: "jOh, padre mio! Haz lo
que se te ordena; me encontraras, si Ala quiere, entre los pacientes". (Coran 37:102; véase
37:103-107). El cambio no es superficial: explicita la definicion islamica de la religién como
sumision, encarnada por Abraham y su familia.

Lote: De la verguenza sexual a la claridad moral profética

El Génesis describe a las hijas de Lot embriagandolo y cometiendo incesto (Génesis 19:30-38).
El Coran omite este escandalo y presenta sistematicamente a Lot como un amonestador justo
que se opone a la inmoralidad sexual en su comunidad (Coran 11:77-83; 26:160-175). La
decision editorial coincide una vez mas con la misma tesis: las figuras proféticas son ejemplos
de guia, y el centro narrativo es la corrupcion de la comunidad y la advertencia del profeta, no
un relato degradante que debilitaria la credibilidad moral.

Estos contrastes no prueban por si mismos el islam; su funcién es mas limitada: ilustran lo que
significa que el Coran reivindique el Furgan. Se presenta como un criterio que preserva la base
abrahamica, corrige la desviacion y restaura la dignidad profética, precisamente el tipo de
postura correctiva que cabria esperar si se renueva la guia tras una ruptura institucional.

Preservacion de la Revelacion: Comunidad,
Autoridad y la Supervivencia de la Guia

La afirmacion de que el islam funciona como una restauracion posterior al Templo también
requiere atencion a cdmo se preserva la revelacién a lo largo del tiempo. Un criterio carece de
sentido si la guia que aclara no puede transmitirse de forma fiable. Por esta razon, la
autopresentacion del Coran es inseparable de los mecanismos comunitarios y estructurales
mediante los cuales se preserva. Al examinarlo comparativamente, surgen tres modelos
diferentes: la preservacion de la Tora por parte de Israel, la transmisién del Nuevo Testamento
por parte del cristianismo y la preservacion del Coran y la practica profética por parte del islam.
Las diferencias no son solo teoldgicas, sino también estructurales, y configuran como cada
comunidad sobrevive a la ruptura historica.

En el caso de Israel, la preservacion de las escrituras es inseparable de su identidad como
pueblo, linaje y ley. La Tora se preserva mediante una comunidad de pacto, unida por la
continuidad étnica, la observancia ritual y la transmision legal. Tras la destruccion del Primer y
el Segundo Templo, el judaismo rabinico reorientd con éxito la vida religiosa en torno al estudio,



la oracion y el razonamiento juridico. Esta adaptacion es historicamente notable y merece
reconocimiento: el judaismo preservé el monoteismo y las escrituras sin santuario, sacerdocio
ni sacrificio.

El cristianismo surge en condiciones diferentes. El Nuevo Testamento no es una unica
revelacion recitada, sino una coleccion de escritos producidos a lo largo de décadas:
Evangelios, cartas, sermones y reflexiones teoldgicas. Estos textos se preservan a través de
comunidades, en lugar de un unico mecanismo de custodia, y la autoridad se desarrolla con el
tiempo mediante estructuras eclesiales, concilios y tradiciones interpretativas. Este modelo
permite la expansion global, pero también produce pluralidad doctrinal, ya que la unidad
depende en gran medida de la armonizacién teoldgica posterior, mas que de un Unico corpus
recitado y un modelo unificado y preservado de la ley de culto.

El Islam presenta un tercer modelo. El Coran afirma ser una revelacion recitada, entregada
publicamente, memorizada comunitariamente y preservada mediante la transmision masiva. Su
preservacién no depende del linaje, el sacerdocio ni de concilios posteriores, sino de una
comunidad viva que recita el mismo texto en el mismo idioma a lo largo de la geografia y
generaciones. El Coran define esta preservacion como intencional:

La historia islamica conlleva conflictos y desacuerdos, y la erudicién islamica contiene
auténticos debates, incluyendo minuciosas disputas sobre la clasificacién de los hadices y el
razonamiento legal. La afirmacién aqui es mas limitada: que el texto recitado del Coran y el
patron de adoracién compartido que en él se basa se han conservado con una estabilidad
inusual a lo largo de la geografia y las generaciones.

“En verdad, hemos revelado el Recordatorio y ciertamente lo preservaremos.” (Coran 15:9)

Fundamentalmente, esta recitacion preservada se complementa con la Sunna —la ensefanza
publica del Profeta y el culto establecido—, que funciona como la exposicién practica de la
revelacion. Juntos, el Coran y la Sunna conforman una vida de culto y ley completa, portatil,
publica y repetible sin depender de un santuario fisico. En la Iégica de este estudio, la
preservacion no es, por lo tanto, una preocupacion secundaria; forma parte de la prueba de
continuidad. Si Dios quiso que la guia persistiera mas alla del Templo, esta deberia ser
accesible, resistente a la fragmentacién y capaz de regir el culto y la vida moral sin un centro de
culto. La pretension de preservacion del Islam se refiere directamente a estos requisitos.

Lo que se desprende de este punto no es una afirmacién triunfalista de que una comunidad sea
moralmente superior a otras. Es una observacion estructural sobre como debe ser la guia tras
la ruptura para que funcione como una auténtica continuacioén de la religién profética. Si el
mecanismo de culto del Templo ya no es operativo, y si la guia debe permanecer accesible a
las naciones sin convertirse en una autoridad difusa, entonces la revelacion debe ser
publicamente transmisible, resistente a la fragmentacion doctrinal y capaz de generar una vida
de culto y ley completa sin depender del sacerdocio, el santuario ni el altar. Asi es
precisamente como el Islam enmarca su propia autoridad: una revelacién recitada preservada,
acompafiada de una practica profética preservada.



El Coran y la Sunna: Las fuentes operativas de la
guia post-Templo

Si el mecanismo de sacrificio del Templo ya no funciona, una religion abrahamica continua
debe especificar por qué autoridad se gobiernan el culto y la obediencia, y como esa autoridad
permanece estable a través de las generaciones y la geografia.

El Coran niega que Mahoma esté ofreciendo una construccion teolégica personal y enmarca su
mensaje como un discurso pronunciado:

En este modelo, la autoridad no se posterga a concilios posteriores ni se sustenta mediante la
sustitucion especulativa de un mecanismo inoperante. Se concentra en la recitacion publica de
las Escrituras y la practica profética publicamente observada, precisamente el tipo de estructura
que requeriria una continuacion post-Templo.

Los seis articulos de fe: la cosmovision basica que
restaura el Islam

Para evitar la confusidn que generan las caricaturas modernas, conviene explicar claramente
las afirmaciones de fe del Islam. El Islam no es principalmente una identidad cultural ni un
programa politico; es un credo y una vida de culto centrada en el Dios de Abraham. El resumen
clasico de la creencia islamica son los seis articulos de fe, que funcionan como la cosmovision
dentro de la cual cobran sentido el culto y la ley del Islam.

Los musulmanes creen en Dios (Ala), los angeles, los libros revelados, los mensajeros, el
Ultimo Dia y el decreto divino (gadar). Estos compromisos sitian al islam firmemente dentro de
la categoria basica del monoteismo profético: solo se adora a Dios; los profetas guian a Dios,
no lo reemplazan; el arrepentimiento y la obediencia siguen siendo fundamentales; y la
rendicion de cuentas final otorga seriedad moral al culto y a la ley.

Adan, los angeles y la responsabilidad moral

«Ellos dijeron [arrepentidos]: “jSefior nuestro! Hemos sido injustos con nosotros mismos; si no
nos perdonas y nos tienes misericordia, seremos de los perdidos”». (Coran 7:23, Isa Garcia)

Esto concuerda con la reiterada insistencia biblica en la responsabilidad personal, en lugar de
la condenacién heredada. También es relevante para la cuestidon post-Templo: el islam rechaza
la idea de que la expiacién deba transferirse de un Templo destruido a la ejecucién de un
profeta. El arrepentimiento, la obediencia y la misericordia de Dios siguen siendo los medios
por los cuales se perdonan los pecados, en consonancia con el énfasis profético en el retorno a
Dios.

«jOh, creyentes! Protéjanse a ustedes mismos y a sus familias del Fuego, cuyo combustible
son las personas y las piedras, y sobre el cual estan asignados angeles severos y rigidos. No
desobedecen a Dios en lo que El les ordena, sino que cumplen lo que se les ordena». (Coran
66:6, Isa Garcia)



Desde esta perspectiva, el mal se atribuye a agentes morales que optan por la desobediencia,
no a un defecto metafisico introducido en la creacion. Esto mantiene la responsabilidad
personal y el arrepentimiento significativo, en consonancia con el énfasis profético en el retorno
a Dios, en lugar de la corrupcion heredada.

Los cinco pilares: un motor portatil de adoracion y
ley después de la ruptura

Si los seis articulos representan la cosmovision, los cinco pilares representan el modelo
establecido. Muestran como el Islam funciona como una vida de adoracién abrahamica
completa, sin depender de un culto sagrado. Los pilares no son solo una espiritualidad privada;
son el monoteismo encarnado, repetido publicamente.

El testimonio (shahadah) establece los limites del culto: no hay mas dios que Dios y Mahoma
es su mensajero. La oracion formal (salah) estructura la devocion diaria. La caridad obligatoria
(zakah) vincula el culto con la justicia. El ayuno de Ramadan (sawm) fomenta la moderacion y
el arrepentimiento. La peregrinacién (hajj) reune a la comunidad en torno a la memoria
abrahamica sin que la religion vigente dependa de un unico mecanismo de culto.

Esto prepara la definicion de fruto del ensayo. Si el fruto no es el imperio ni el éxito material,
sino la restauracién de la adoracion monoteista encarnada, entonces una vida de adoracion
que produce arrepentimiento sostenido, obediencia y devocién diaria se convierte en una
métrica relevante.

Motores comparados: tres caminos post-ruptura
para la continuidad abrahamica

Con el Templo destruido y el sistema del altar inoperante, la continuidad no terming; se
reorganizo. La pregunta estructural relevante es qué tipo de motor religioso puede impulsar el
monoteismo abrahamico cuando el culto del santuario no esta disponible.

Ismael, Sinai—-Seir—Paran y la prueba publica de los roles futuros

Con la base de referencia de Jesus establecida, la siguiente pregunta no es ";donde se ubica
Paran en un mapa moderno?", sino si la Escritura misma permite que la guia futura se extienda
mas alla de un solo lugar y un solo linaje, especialmente cuando la historia invalida el
mecanismo anterior. Aqui es donde la nacién prometida a Ismael y el arco teofanico
Sinai-Seir-Paran pertenecen: no como pruebas coordinadas, sino como un espacio textual
dentro del mundo biblico, haciendo que la guia continua orientada a las naciones sea inteligible
en lugar de extrafia.

El objetivo de esta comparacién no es un insulto. Es claridad. La destruccion del Templo crea
una inevitable crisis de continuidad. Distintos motores responden a ella de forma distinta. La
afirmacion del ensayo es que el modelo de restauracion del islam se alinea mas naturalmente



con la base profética: adoracion exclusiva, arrepentimiento, obediencia, guia transmitida y fruto
definido como adoracién en lugar de imperio.

La postura del Islam sobre Jesus: Honrar al Mesias
sin redirigir la adoracion

La postura del islam sobre Jesus se entiende mejor como un intento de mantenerlo dentro del
marco profético ya establecido por la Tora, los profetas y la propia ensefianza preservada de
Jesus: adoracion exclusiva al unico Dios, arrepentimiento y obediencia. Esto es importante
porque muchas objeciones cristianas asumen que el islam "rechaza a Jesus" en el sentido de
insultarlo o minimizar su papel. La afirmacién del islam es diferente. Afirma honrar a Jesus de
forma mas consistente al negarse a convertir a un profeta en objeto de adoracion y al preservar
el limite de adoracién que la propia Biblia considera absoluto. La Tora enmarca el nucleo del
pacto en la devocién exclusiva:

“Escucha, Israel: Jehova nuestro Dios, Jehova uno es” (Deuteronomio 6:4, RVR1960)

Entonces Jesus le dijo: Vete, Satanas, porque escrito esta: Al Sefior tu Dios adoraras, y a él
solo serviras. (Mateo 4:10)

Este limite de la adoracién no es un detalle menor; es la primera prueba de la religion profética.
Si la transferencia de la administracion se juzga por el fruto, el fruto mas basico es a quién
adoran, invocan y ante quién se inclinan las personas. Dentro de ese marco, el Islam afirma a
Jesus como Mesias y mensajero, mientras que niega que la adoracion pueda dirigirse a él. El
Islam trata la devocién como una categoria de suma cero en el nivel de la adoracion: el amor, el
honor y la obediencia a un profeta pueden ser justos, pero la adoracion pertenece solo a Dios.
Esta distincidn no es una invencion extranjera. El primer mandamiento de la Tora no es
"respetar a Dios sobre todo"; es exclusivo. El lenguaje preservado de Jesus es igualmente
exclusivo de la adoracion. Es por eso que el Islam se resiste a los desarrollos teolégicos que
difuminan el limite de la adoracion al redirigir la oracion, la invocacion o la confianza ultima
hacia los seres creados.

Si “fruto” se define como el culto monoteista restaurado en lugar del éxito imperial, entonces la
posicion del Islam respecto de Jesus funciona como parte de ese fruto: preservando la
devocion exclusiva al Dios de Abraham mientras se honra a Jesus como un verdadero siervo y
mensajero dentro de la misma categoria profética.

El islam también afirma a Jesus como Mesias sin considerarlo sindénimo de Dios. Dentro del
amplio mundo biblico, el término «ungido» puede describir a los agentes elegidos por Dios sin
agrupar al Creador y a la criatura en una sola categoria. El islam afirma que el rol mesianico de
Jesus esta definido por su misién: es elegido y apoyado por Dios, pero sigue siendo su siervo.
Esto mantiene la arquitectura monoteista simple y en continuidad con el primer limite de la
alianza: Dios es uno, incomparable y no un hombre; sus mensajeros son honrados, pero no
adorados.

Esta postura central no se limita a la pulcritud doctrinal; adquiere importancia estructural tras la
ruptura del Templo. La crisis posterior al Templo plantea la cuestién de como la religion



abrahamica continta operando. El islam afirma que Dios restaura la religién profética como un
motor portatil de la ley de adoracién mediante la revelacion transmitida, y afirma que honrar
correctamente a Jesus significa mantenerlo dentro de la continuidad profética en lugar de
convertirlo en un nuevo objeto de adoracion o en el eje de un mecanismo sustituto.

El islam se aparta de la doctrina cristiana posterior en un punto decisivo: Jesus no murié
crucificado. El Coran presenta esto no como un detalle marginal, sino como una correccion a
coémo se entendié posteriormente el fin de la misién de Jesus. La afirmacion no es que Jesus
fuera insignificante, sino que Dios no abandond a un profeta a la humillacién y la derrota a
manos de sus enemigos.

Y por decir: «En verdad, hemos matado al Mesias, Jesus, hijo de Maria, el mensajero de Dios».
Y no lo mataron ni lo crucificaron; sino que se les hizo otro que se les pareciera. Y, en verdad,
quienes discrepan al respecto dudan. No tienen conocimiento de ello, salvo que siguen una
suposicion. Y no lo mataron, es cierto. Dios lo ascendio al cielo [en cuerpo y alma). Dios es
Poderoso, Sabio. (Coran 4:157-158, Isa Garcia)

En el relato islamico, Jesus es reivindicado en lugar de sacrificado. Esto preserva un patrén
profético ya visible en las Escrituras anteriores, donde Dios libera a sus mensajeros y juzga a
sus enemigos, en lugar de convertir la ejecucion de un mensajero en el nuevo altar de la
expiacion.

La identificacion de roles publicos como expectativa biblica

(Elias/Juan solo como contexto, RVR1960) El propio Nuevo Testamento muestra que la gente
esperaba que los roles futuros se identificaran publicamente y se debatieran en categorias
reconocibles. Cuando se interroga a Juan el Bautista, se le formulan multiples preguntas sobre
su rol: "¢ Eres tu el Cristo?", "¢ Eres tu Elias?".

“¢ Eres tu el profeta?” (Juan 1:19-21, RVR1960)

“El Sefor vino del Sinai, y desde Seir les resplandecié; desde el monte Paran resplandecio,
y vino con diez mil santos; a su diestra les fue dada una ley de fuego.” (Deuteronomio 33:2,
RVR1960)

La promesa de Ismael: verosimilitud, no salvacion
por linaje

“Y en cuanto a Ismael, también te he oido: he aqui que le bendeciré, y le haré fructificar y
multiplicar mucho en gran manera; doce principes engendrara, y haré de él una gran
nacion.” (Génesis 17:20, RVR1960)

Y otra vez,
“Y haré de él una nacién, porque es tu descendencia” (Génesis 21:13, RVR1960)

Esto no es “salvacion por linaje”. Es la historia del pacto que abre espacio para un horizonte
cada vez mas amplio, conectado con Abraham. En una era post-Templo



Jesus y Mahoma en la misma categoria profética:
una mejor base

El preserva el culto dirigido Unicamente a Dios:
El define la religién genuina por la obediencia y la sinceridad mas que por lemas:

Y advierte que las reivindicaciones religiosas pueden ser rechazadas cuando van
acompafadas de anarquia:

El reprende la hipocresia en el registro profético—

Y centra sus prioridades morales en la misericordia, la justicia y la humildad ante Dios. Cuando
Mahoma es presentado como lo define el islam, la afirmacion es igualmente profética en esta
categoria central de postura: revelacion transmitida, proclamacién publica, un llamado a la
adoracién exclusiva del Dios de Abraham y una guia vinculante que estructura la obediencia
comunitaria. La autopresentacion del Coran es proclamacion, no autoria: «Recita en el nombre
de tu Sefior» (Coran).

96:1)—y niega que la doctrina sea producida por el deseo personal—

Permiso, al tiempo que se niega a desviar la adoracion de Dios. Esa es precisamente la
postura que un lector deberia esperar de una tradicion que define el fruto de la verdadera
religion como la restauracion del culto monoteista exclusivo.

El culto abrahamico antes de la crisis post-Templo:
devocion directa y practica del pacto

“Porque la vida de la carne en la sangre esta, y yo os la he dado para hacer expiacion sobre
el altar por vuestras almas” (Levitico 17:11, RVR1960)

¢ Para qué me sirve la multitud de vuestros sacrificios? —dice el Sefior—: Estoy harto de
holocaustos de carneros y de sebo de animales cebados; y no me deleito en la sangre de
toros, ni de corderos, ni de machos cabrios. (Isaias 1:11)

Seguido del llamado al arrepentimiento:
Amos:

Aborrezco y desprecio sus fiestas, y no oleré en sus asambleas solemnes. Aunque me
ofrezcan holocaustos y sus ofrendas, no los aceptaré; ni miraré las ofrendas de paz de sus
animales engordados. Aparta de mi el ruido de sus canticos, porque no quiero oir la
melodia de sus violas. Pero que corra el juicio como las aguas, y la justicia como un
impetuoso torrente. (Amaés 5:21-24)

Oseas lo comprime en el principio que Jesus cita mas adelante:

Esta es la propia jerarquia de la Tora tal como la predicaron los profetas: el ritual sin
arrepentimiento y obediencia es vacio.



La Tora no habla como si esa pregunta fuera irrelevante. Trata la obediencia como una practica
encarnada.

La obediencia no es solo un sentimiento interior; es un cumplimiento manifiesto. Por lo tanto,
cuando el mecanismo establecido se vuelve imposible, la continuidad se convierte en una
cuestion practica. O bien la comunidad preserva su identidad reconociendo la privacion, o bien
propone un mecanismo interpretativo de reemplazo, o bien reclama una guia renovada que
restablezca un programa de ley de adoracion viable. El publico debe observar lo que la
Escritura no hace. La Tora no legisla explicitamente un mecanismo permanente de "altar de
reemplazo" en caso de que el altar se vuelva inaccesible. Advierte contra afadir o eliminar
elementos en los términos del pacto (Deuteronomio 4:2, RVR1960), y describe repetidamente
las crisis de Israel como momentos que requieren arrepentimiento y retorno, en lugar de
invencioén doctrinal. Los profetas llaman al pueblo a volver a Dios directamente:

No codifican formalmente un nuevo sustituto sacrificial; predican el arrepentimiento, la
misericordia, la justicia y la adoracién exclusiva. Por eso, la ruptura posterior al Templo puede
describirse como un "eslabon roto" sin implicar que la misericordia o el acceso de Dios
desaparezcan. El eslabén que se rompe es el mecanismo institucional para ciertas
prescripciones. La base mas profunda —Ila devocion directa a Dios, el arrepentimiento, la
obediencia— permanece. La pregunta es cdmo la estructura completa de la religién profética
—adoracion y ley— continua en la historia una vez que el mecanismo anterior ya no es
practicable. Esta postura central también permite que el ensayo se dirija con claridad a los
cristianos que no han leido mucho de la Tora. Muchos cristianos asumen que la religién del
Antiguo Testamento es "principalmente sacrificio" y que el cristianismo la "reemplaza”. Pero los
propios profetas rechazan esa reduccion. Isaias, Amés, Oseas y la voz profética mas amplia
insisten en que el sacrificio nunca es el nucleo de forma aislada. Por eso Jesus puede citar a
Oseas.

El Islam como la restauracion del culto abrahamico
posterior al Templo: portatil, portador de ley y
universal

“sobre el altar” (Levitico 17:11, RVR1960)

Después del afio 70 d. C., ese mecanismo no puede practicarse tal como esta escrito. Por lo
tanto, la crisis no radica en si Dios puede perdonar, sino en si el sistema revelado puede
observarse de forma completa y estable sin recurrir a sustituciones no autorizadas. El islam se
presenta como una respuesta restauradora precisamente a esa condicion. No pretende
inventar una nueva deidad ni sustituir el monoteismo abrahamico por algo ajeno. Su pretension
es restaurar el monoteismo abrahamico como una forma universal y portatil de adoracion y
obediencia, una forma que puede practicarse sin depender de un altar en el santuario,
conservando al mismo tiempo la seriedad de la ley y la vida de culto publico. En consecuencia,
la relevancia del islam después del Templo es estructural: proporciona un motor operativo
donde el mecanismo anterior ya no esta disponible. Aqui es donde los malentendidos deben



abordarse con claridad. La respuesta es que el sacrificio existe en el mundo patriarcal, pero
este no se rige por la legislacion del santuario del Sinai como sistema legal vinculante. La fe de
Abraham no se define por un sacerdocio codificado ni un calendario prescrito para el santuario.
Se define por la devocion directa, la confianza, la obediencia y el rechazo de los idolos. La
propia critica profética de la Escritura aclara posteriormente que el sacrificio nunca es la
esencia de la fidelidad al pacto separada de la justicia (Isaias 1; Amds 5; Oseas 6:6, RVR1960).
Por lo tanto, la existencia del sacrificio en las narraciones tempranas no prueba que un sistema
de altar centralizado sea la unica "linea telefénica" valida con Dios en todas las épocas. Lo que
prueba es que la adoracion puede incluir sacrificio, mientras que la base mas profunda sigue
siendo la devocién y la obediencia exclusivas. La afirmacion del islam, entonces, no es "el
sacrificio nunca importd". Es que la religion de Dios no se puede reducir a una tecnologia
institucional, y que la vida post-Templo requiere una forma operable de adoracién y ley que no
colapse cuando el santuario desaparezca. La vida de adoracion portatil del islam (oracion
estructurada, arrepentimiento, ayuno, limosna, peregrinacion) funciona como un monoteismo
publico y promulgado en todas las tierras. Su seriedad legal funciona como seriedad del pacto:
una comunidad organizada en torno a la obediencia, mas que en torno a la improvisacion
teoldgica. Esto encaja con la jerarquia profética que el propio Jesus reitera:

El perfil profético de Deuteronomio es similar en forma (Deuteronomio 18:18, RVR1960).
El horizonte de naciones de Isaias es explicitamente antiidolatria:

Y la mision del siervo incluye una dimension portadora de ley que se extiende hacia afuera
(Isaias 42:1-4, RVR1960). Bajo esa métrica profética, el fruto central del Islam no es la
grandeza imperial, sino el establecimiento de una vida de adoracién monoteista duradera —la
oracion publica solo al Dios de Abraham— a lo largo de vastas poblaciones y siglos. Si la
pregunta central es cdmo el monoteismo sigue operando después de la caida del Templo,
entonces una religidén cuya vida publica se centra en la adoracion y la ley portatiles, sin
dependencia del santuario, se presenta como una respuesta plausible en principio. Esto
prepara para escuchar claramente la autodefinicion del Islam: su autoridad normativa es interna
(Coran y tradicion profética), y la Tora y el Nuevo Testamento funcionan aqui como contexto
previo a la reclamacion: el mundo textual en el que se establecen el espacio textual, el
horizonte de las naciones, la forma profética y la gramatica de transferencia.

Las pruebas biblicas para los demandantes:
Deuteronomio y Jesus sobre los falsos maestros
(RVR1960)

Las Escrituras anticipan que las personas reclamaran falsamente la autoridad divina. Por lo
tanto, proporcionan criterios para evaluar a quienes la reclaman y esperan que las
comunidades los utilicen. Deuteronomio advierte que ni siquiera las sefiales y los prodigios son
suficientes si el mensaje se desvia de Dios:

“Si se levanta en medio de ti un profeta o un sofador de suenos, y te anuncia senal o
prodigio, y se cumple la sefial o prodigio que él te anuncid, diciendo: Vamos en pos de



dioses ajenos, que no conociste, y sirvamosles; no daras oido a las palabras de tal profeta
ni al tal sofador de suefios; porque Jehova vuestro Dios os esta probando, para saber si
amais a Jehova vuestro Dios con todo vuestro corazén y con toda vuestra alma.”
(Deuteronomio 13:1-3, RVR1960)

La prueba decisiva es la fidelidad a la adoracién exclusiva al SENOR. Quien rechace la
devocion del Dios de Abraham fracasa, independientemente de su carisma. Deuteronomio
también define la autoridad profética como un discurso transmitido y responsabiliza a quienes
la reclaman:

“Y acontecera que cualquiera que no escuche mis palabras que él hable en mi nombre, yo
le pediré cuenta.” (Deuteronomio 18:19, RVR1960)

“Pero el profeta que tenga la presuncién de hablar palabra en mi nombre, que yo no le haya
mandado hablar, o que hable en nombre de dioses ajenos, el tal profeta morira.”
(Deuteronomio 18:20, RVR1960)

Si bien existen debates sobre como aplicar las pruebas de "cumplimiento" a la profecia, el
punto mas general es valido: quienes afirman serlo no estdn exentos de evaluacion. Jesus
reitera la misma postura evaluativa.

“Cuidense de los falsos profetas” (Mateo 7:15, RVR1960)

“Por sus frutos los conocereéis” (Mateo 7:16, RVR1960)

Y enfatiza que las afirmaciones religiosas pueden ser fuertes y aun asi ser rechazadas si no
estan alineadas con la voluntad de Dios:

En pocas palabras, la Biblia misma prohibe una actitud de confianza automatica hacia la
autoridad religiosa. Exige pruebas: adoracién exclusiva a Dios, fidelidad a la voluntad divina y
fruto. Este es el marco en el que el ensayo compara a Pablo y Mahoma, no por insulto, sino
aplicando consistentemente las mismas pruebas biblicas.

Pablo y Mahoma bajo la misma red de prueba

Antes de aplicar las pruebas biblicas, una aclaracion mantiene el tono justo: en la
autocomprension cristiana convencional, Pablo suele clasificarse como apostol y maestro de la
iglesia primitiva, no como profeta en el mismo sentido que Moisés o Isaias. La comparacion
aqui es mecanica, no personal: examina qué tipo de solucién se da a una crisis post-Templo
cuando se responde principalmente mediante una interpretacién apostolico-teoldgica, en lugar
de una afirmacion profética publica y novedosa. (RVR1960)

La autodefinicidn del islam es explicita: la adoracién se dirige Unicamente a Dios; la oracion a
los seres creados esta prohibida; la devocion culmina en el Dios de Abraham. Esto se alinea
directamente con el limite deuterondmico. La cuestién cristiana se vuelve mas compleja no
porque los cristianos pretendan la idolatria, sino porque el desarrollo doctrinal posterior debate
cdmo se relaciona la devocion a Jesus con la adoracién exclusiva a Dios. El objetivo de este
ensayo no es litigar aqui todo el debate cristoldgico;

El Coran se presenta precisamente como un discurso recitado y transmitido.

Y niega la autoria doctrinal personal—



Diversidad cristiana primitiva sin sensacionalismo:
Disputas reales sobre la autoridad y la ley

La diversidad cristiana primitiva es importante para el método histérico: el primer movimiento de
Jesus no fue doctrinalmente uniforme desde el principio, especialmente en los temas que se
vuelven decisivos después de la ruptura del Templo: la Ley, los gentiles, la identidad del pacto y
lo que implica la continuidad con las Escrituras de Israel.

El Nuevo Testamento lo preserva claramente. La cuestion de si los creyentes gentiles deben
circuncidarse y cumplir la Ley parece ser una gran controversia.

*Y algunos hombres que habian venido de Judea ensefiaban a los hermanos, y decian: Si
no os circuncidais segun el rito de Moisés, no podéis ser salvos.” (Hechos 15:1, RVR1960)

Y fue lo suficientemente grave como para provocar una disputa formal y deliberacion (Hechos
15:2, RVR1960). Cualquiera que sea la conclusion teolégica, esto establece un hecho histérico
fundamental: los primeros cristianos negociaban la continuidad y la autoridad bajo presién, no
simplemente repitiendo un Unico modelo indiscutible. Esto es importante para la tesis
post-Templo porque replantea la "cuestion de Pablo" alejandola de la personalidad y
acercandola a la mecéanica. Un movimiento que se expande al mundo gentil, cuestionando la
obligacion de la Ley y acercandose a un mundo en el que el mecanismo del Templo se vuelve
inoperante, es precisamente el escenario en el que surgirian diferentes motores de continuidad.

Para comprender por qué el cristianismo se desarrolla como lo hace después del afio 70 d. C.,
es necesario abordar el papel que Pablo desempena en la configuracién de un relato de la
expiacion portatil y centrado en la cruz. Esto no es un ataque a los motivos; es la descripcion
de un mecanismo teoldgico que resuelve el problema post-Templo de una manera particular.
Nombrar ese mecanismo claramente hace inteligible la comparacion posterior con el islam.

El marco paulino post-templo: reemplazo versus
restauracion

Con la ruptura en mente, la cuestion central ya no es «quién tiene sentimientos espirituales»,
sino qué modelo de continuidad esté justificado textualmente y es histéricamente viable cuando
el sistema del altar ya no es viable. La Tora vincula explicitamente la expiacion a un mecanismo
de santuario.

“Yo os lo he dado para hacer expiacion sobre el altar por vuestras almas” (Levitico 17:11,
RVR1960)

Y enmarca la vida de pacto como una obediencia puesta en practica.

Después del afio 70 d. C., el mecanismo establecido se vuelve inaccesible. Este hecho obliga a
una bifurcacion. Una respuesta es la preservacion bajo privacion, que el judaismo encarna: la
Tora mantiene su autoridad; la practica continia donde es posible; la pérdida se reconoce como
real, no se niega. Una segunda respuesta es un mecanismo de reemplazo, donde el



mecanismo centrado en el santuario se considera cumplido o reemplazado por un nuevo
mecanismo que ya no requiere el funcionamiento del Templo. Esta segunda respuesta es el
papel estructural que la teologia paulina desempefia en la historia cristiana. Esta comparacion
puede plantearse en términos mecanicos en lugar de como un ataque a los motivos: la
pregunta es qué tipo de modelo de continuidad construye cada enfoque después de que el
mecanismo del santuario se vuelve inaccesible.

Pablo no fue el creador de la creencia cristiana de que Jesus sufriria y moriria; lo que se afirma
aqui es que sus cartas, y la teologia posterior construida en torno a ellas, ayudaron a
sistematizar una solucion centrada en la cruz como mecanismo organizador de la reconciliacion
en un mundo post-Templo.

El punto aqui no es asignar motivos, sino describir como la autoridad, la adoracion y la
identidad del pacto se reorganizaron después de la pérdida del Templo, y como diferentes
soluciones tratan la ley, el arrepentimiento y la expiacién.

Pablo es uno de los primeros artifices de un movimiento de expansion gentil en un mundo que
se encaminaba hacia la destruccién del Templo y que luego sobrevivid. En ese contexto
histérico, la tentacion es obvia: si el mecanismo del culto es inaccesible (o pronto lo sera) y el
movimiento se globaliza, el sistema suele volverse portatil. La solucién de Pablo, tal como se
adopto en el cristianismo posterior, es que el centro de la reconciliacion se reubica en un marco
de expiacion que funciona independientemente de un sistema de altar operativo. Por lo tanto, la
cuestion metodologica clave es sencilla y no provocativa: la Tora no ensefia que, cuando el
altar se vuelve inaccesible, un evento posterior se convierte en un sustituto legal que
sobrescribe el marco de culto prescrito. La Tora dice lo que dice: la sangre se da "sobre el altar"
para la expiacién (Levitico 17:11). Los profetas, por su parte, llaman al pueblo al
arrepentimiento y a la justicia sin anunciar un nuevo mecanismo sacrificial sustituto:

Jesus mismo afirma la continuidad con la Ley—
Y él no enmarca la fidelidad como una infraccion de la ley; él advierte contra ella:

Cualquiera que sea la conclusion de la teologia cristiana posterior, estos textos de referencia no
se leen como una autorizacion directa de la Tora para reemplazar el mecanismo del altar por un
nuevo motor metafisico. La distincion es estructural: el motor de reemplazo es interpretativo,
mas que legislado en la voz legal de la Tora, y surge dentro del razonamiento cristiano primitivo
y la consolidacién doctrinal posterior. Esta distincion es importante porque la tesis del ensayo
se centra en la continuidad profética.

Si una solucién post-Templo depende de la construccion de un motor que la Tora no autoriza
explicitamente, la pregunta es si representa una continuacién fiel 0 una reinterpretacion
necesaria. La Escritura cristiana si interpreta la muerte de Jesus en términos redentores. La
afirmacion aqui es mas limitada y estructural: una vez que el mecanismo del altar de la Tora se
vuelve inoperante, una comunidad lo preserva bajo privacion (judaismo), lo reemplaza
mediante un nuevo mecanismo teoldgico (cristianismo paulino dominante) o reclama una guia
renovada que restablezca un sistema de ley de adoracion portatil (islam).



Lo que el Islam pretende corregir en la narrativa y la
teologia: Regreso al monoteismo profético

Si la afirmacion del Furgan del Islam es que funciona como criterio y correccion, dicha
afirmacion debe enunciarse en términos concretos. El Islam no llega para descartar todo lo
anterior. Argumenta que la memoria religiosa y la teologia pueden desviarse con el tiempo
—por exageracion, omision o sustitucion interpretativa— mientras siguen utilizando el
vocabulario abrahamico. Por lo tanto, el Islam se presenta como la restauracion de la base
abrahamica: Dios es uno, incomparable, no un hombre; la adoracién se dirige solo a El: los
profetas son honrados, pero no adorados; el arrepentimiento y la obediencia siguen siendo el
centro de la religion; y la guia sigue siendo posible y portatil incluso cuando los mecanismos del
santuario son histéricamente inaccesibles. Este marco de restauracion cobra especial
relevancia después del afio 70 d. C., porque la ruptura del Templo plantea una pregunta
estructural ineludible: si la religion de Dios depende de un solo mecanismo fisico o si Dios
puede sostener una vida de adoracion y ley operativa mediante la revelacién que se extiende a
través de las tierras. La respuesta del Islam es que Dios la sostiene mediante la guia revelada y
la practica profética. La base abrahamica: la adoracion antes del mecanismo institucional se
convierte en la historia completa.

La Tora y los profetas no describen la fe ante todo como una maquina institucional; la describen
como lealtad y obediencia al unico Dios.

no es una regulaciéon menor; es el primer limite del pacto.

Define la identidad mediante la adoracion. Los profetas, al enfrentarse al colapso de Israel, no
responden inventando un nuevo mecanismo de expiacién; llaman al arrepentimiento:

Esto no es una postura antisacrificio; es la jerarquia de la religion profética: el ritual sin rectitud
es vacio. La postura correctiva del islam es que los desarrollos teoldgicos posbiblicos pueden
oscurecer esta jerarquia al desplazar el centro de la religion hacia una maquinaria metafisica,
especialmente de maneras que hacen que la obediencia parezca secundaria u opcional. La
ensefianza preservada de Jesus se resiste a ese cambio:

El Islam afirma restaurar una religion cuyo centro publico es la obediencia y la adoracién, no
solo las declaraciones de identidad. Correccion de la direccién de la adoracion: Honrar a los
profetas sin redirigir la devocion. Una categoria central que el Islam afirma corregir es el limite
de la adoracion. Las Escrituras establecen que la exclusividad de la adoracion es decisiva:

Y Jesus reitera la direccion del culto:

El Islam afirma que la devocién posterior puede desdibujar los limites de la adoracion, incluso
con buenas intenciones, cuando la oracién, la invocacién o la confianza absoluta se dirigen a
los seres creados. La correccion del Islam es estricta: se honra y se sigue a los profetas, pero
la adoracion —oracion, sacrificio, votos, dependencia absoluta— pertenece solo a Dios. Por
eso, el Islam es cauteloso con el lenguaje que adquiere una carga teoldgica, como llamar a
Dios «Padre». La preocupacién no es la vigilancia del lenguaje; es que, en la teologia cristiana
posterior, el lenguaje del Padre a menudo se confunde con afirmaciones sobre la filiacion divina



que reconfiguran la arquitectura del monoteismo. El Islam bloquea la categoria para proteger la
adoracioén exclusiva e impedir que el monoteismo abrahamico se reinterprete de forma
diferente.

La prioridad de Dios es el arrepentimiento y la justicia, no la mera existencia del ritual.

Esto cobra relevancia no porque el sacrificio careciera de sentido, sino porque el centro del
pacto no es una maquina ritual desvinculada de la obediencia moral. El islam afirma que una
restauracion posterior al Templo debe retornar a ese centro, a la vez que proporciona una guia
vinculante para la vida comunitaria. Un error importante que el ensayo debe abordar,
especialmente para los cristianos que no estan familiarizados con el texto biblico, es suponer
que el Islam toma la Tora y el Nuevo Testamento como base normativa directa. En este marco
comparativo, la Biblia se cita porque el argumento se formula dentro del mundo biblico, para
mostrar que sus propias categorias permiten un horizonte ampliado de guia y un monoteismo
que enfrenta a las naciones, y porque la ensefianza preservada de Jesus funciona como un
punto de referencia util para las afirmaciones de continuidad; pero la autoridad operativa del
islam para el culto y la ley es el Coran y la tradicion profética.

El islam afirma que el fruto mas claro es la restauracion del culto monoteista publico a gran
escala, no el imperio por si mismo. Por qué esta afirmacion de "correccion" debe ser imparcial.
Aqui es donde el tono del ensayo debe permanecer disciplinado. El argumento es mas sélido
cuando sigue siendo mecanico y escritural en lugar de acusatorio. La afirmacién del islam no es
"los cristianos son malos" o0 "los judios son ciegos". Es que después de que el altar se vuelve
inoperable, surgen diferentes modelos de continuidad; algunos preservan bajo privacion,
algunos reemplazan a través de la teologia interpretativa, y el islam afirma la restauracion a
través de la revelacion transmitida y una vida portatil de adoracion y de ley, devolviendo la
religién a la base abrahamica de una manera que sigue siendo operativa en todo el mundo. El
ensayo pasa entonces a ubicar a Jesus y a Mahoma dentro de la misma categoria profética
(adoracion exclusiva, arrepentimiento, obediencia, guia transmitida) y, a partir de ahi, a
contrastar esa categoria con un motor de reemplazo post-Templo, aplicando de forma
consistente las mismas pruebas biblicas de «falso maestro» y «fruto», sin afirmaciones
sensacionalistas.

El fruto como culto, no como imperio: Transferencia
de la administracion sin el principio del mas fuerte

Cualquier argumento que apele al "fruto" corre el riesgo de caer en una falacia evidente si no se
define con precision. Si el fruto significa mera expansion politica o dominio material, entonces
cualquier imperio podria reclamar el respaldo divino. Esa no es la métrica biblica.

Los propios obstaculos que JesUs construye se derrumban. El no trata la fruta como un mapa.
La trata como el resultado moral y de adoracion de un pueblo.

A esto le sigue inmediatamente la l6gica de que los buenos arboles producen buenos frutos y
los malos arboles producen malos frutos (Mateo 7:17-20). El fruto es lo que produce una vida



—obediencia, rectitud, sinceridad—, no solo lo que logra un estado. De igual manera, cuando
Jesus anuncia la transferencia de la mayordomia—

No alaba el genio politico. Emite un juicio de pacto: una comunidad a la que se le ha confiado la
administracion divina es evaluada por lo que produce en relacién con la voluntad de Dios. Por
eso, el ensayo insiste en una definicion liturgica y de obediencia del fruto. En la religién
profética, el fruto mas medible no es la arquitectura, la riqueza ni las fronteras. El fruto mas
medible es la adoracion: quién recibe devocion, a quién se invoca la ayuda divina, como es la
vida publica de oracién y si la idolatria se extingue o se institucionaliza. Esto es coherente con
la Tora y los profetas, que repetidamente enmarcan la contienda religiosa de la historia como
una contienda de adoracion. El primer mandamiento no es politico, sino litlrgico:

El Shema (la confesién central de Israel sobre un solo Dios) no es un eslogan estatal, es una
identidad de adoracion:

Y los profetas no miden la fidelidad de una nacién por su prosperidad; la miden por si sirve a
Dios o0 a los idolos. El horizonte de las naciones de Isaias es explicitamente antiidolatria. La
expectativa profética es que la difusion de la verdadera guia expondra la impotencia de los
idolos y avergonzara a quienes confian en ellos:

Isaias ataca implacablemente la l6gica de la idolatria, porque la cuestion decisiva es la
adoracién: a qué se inclinan el corazon y el cuerpo, y si la devocién esta dividida (Isaias
44:9-20). Bajo esta logica profética, el «fruto» no es el esplendor de una civilizacion. Es la
restauracion y el mantenimiento de la adoracién exclusiva al unico Dios. Esto también
concuerda con la insistencia de Jesus en que la adoracion esta reservada solo para Dios:

Esta afirmacion funciona como una salvaguardia: incluso si los movimientos religiosos logran
influencia cultural, se les juzga por si preservan la devocién exclusiva a Dios. Un movimiento
qgue se extiende pero reintroduce el culto al mediador o la devocion dividida no puede reclamar
fruto profético segun los estandares biblicos, porque los profetas tratan la idolatria como la
traicion central. Por lo tanto, el ensayo propone una métrica de "zona libre de idolos", no de una
manera simplista o triunfalista, sino como una medida teolégicamente coherente del fruto. Si
una continuacién post-Templo es real, su fruto deberia ser visible en los patrones de culto
publico: el desplazamiento de los idolos, el reenfocamiento de la oracién en el Dios de
Abraham y el establecimiento de un estilo de vida estable centrado en la obediencia. El fruto es
liturgico porque la religion biblica es liturgica. Es conductual porque el monoteismo biblico no
es solo conceptual; se pone en practica. Esta definicion también protege al ensayo de una
refutacion comun: "Muchas religiones se extienden, muchos imperios se expanden". Esa
refutacion solo funciona si el argumento es sobre el poder. Pero si el argumento es sobre la
adoracion, la comparacion cambia. Un gran sistema politico que sigue siendo politeista no
satisface

El horizonte de Isaias, que averglenza a los idolos. Una civilizacion que preserva el
monoteismo solo en teoria, mientras que la devocién publica se divide entre multiples figuras
que reciben adoracion, no satisface la base profética de la devocion exclusiva. El fruto
relevante es la creacion y preservacion de una comunidad cuyo culto publico se orienta
unicamente al Dios de Abraham. Bajo esta definicion, la reivindicacién histdrica del islam se
vuelve inteligible sin caer en la idea de que la fuerza da la razén. El fruto del islam no es que



los musulmanes gobernaran vastos territorios; es que el islam establecié una vida de culto
duradera, publica y regida por la ley, orientada a un solo Dios, estructurada en torno a la
oracion diaria, el arrepentimiento, el ayuno, la limosna y la peregrinacion: un monoteismo
establecido que, en amplias regiones, desplazé la idolatria y normalizé el culto exclusivo. Este
es un fruto teolégico, no una jactancia imperial. Se mide en la conducta de adoracién: la frente
en el suelo, la orientacion diaria hacia Dios, la negativa a dirigir la oracién a nadie mas y la
creaciéon de una vida comunitaria estable regulada por el culto y la ley. Aqui es también donde
el argumento post-Templo se vuelve mas contundente. La ruptura del Templo elimina el
mecanismo del altar que anclaba una parte clave de la practica de la Tora. Una continuacion
post-Templo que se autoproclama restauracion no deberia evaluarse en funcion de si construyo
un gran estado. Deberia evaluarse en funcién de si restauré la base profética de forma viable:
adoracion exclusiva, arrepentimiento y obediencia, y una vida de adoracién publica que pueda
practicarse universalmente sin depender de un altar santuario. Por eso, el «fruto» debe
definirse de esta manera; de lo contrario, el argumento se vuelve vulnerable a la burla mas
simple posible —«McDonald's esta en todas partes, asi que debe ser cierton— y toda la tesis
se reduce al absurdo. En resumen, el criterio del ensayo sobre el fruto no es una apelacion al
poder. Es una apelacién a la medida profética de la religion: adoracion y obediencia.
(RVR1960)

“Por sus frutos los conocereéis” (Mateo 7:16, RVR1960)

Desde esta perspectiva, se convierte en una prueba de lo que una tradicion realmente produce
en la devocion publica al Dios de Abraham tras la ruptura institucional del ano 70 d. C. Una vez
definida correctamente dicha prueba, el ensayo puede proceder a comparar los motores
post-Templo sin polémica: la preservacion del judaismo bajo la ruptura, la Iégica de reemplazo
centrada en la expiacion del cristianismo y la reivindicacion de la restauracion del islam basada
en la revelacion transmitida y la practica del culto a la ley portatil.

Conclusion: La cuestion post-Templo y la afirmacion
de la Restauracion

El argumento del ensayo es, en ultima instancia, una sola historia. Durante siglos, la vida de
adoracién y expiacién prescrita por Israel se centrd en un santuario funcional. En el afio 70 d.
C., ese sistema se volvio inoperante a lo largo de la historia. La Escritura no considera tal
ruptura como imposible, ni sugiere que Dios abandone su guia. Mas bien, los profetas y Daniel
anticipan la disrupcion y la transferencia, mientras que Jesus enmarca la legitimidad en la
obediencia, la pureza de la adoracioén y el fruto.

Leida como una silueta acumulativa mas que como un mapa rigido, la Biblia ofrece un espacio
textual para una guia mas amplia: un horizonte que abarca las naciones, un resultado publico
que conlleva una ley y un fruto antiidolatria que puede reconocerse en la historia. El islam
afirma que restaura la categoria profética basica —la adoracion exclusiva al unico Dios de
Abraham, el arrepentimiento y la obediencia— mediante la revelacién transmitida y una practica
de adoracion-ley portatil.



Este enfoque también aclara la divergencia post-Templo. El judaismo rabinico preserva la vida
de alianza bajo privaciones. El cristianismo paulino construye un modelo de continuidad basado
en el reemplazo, centrado en la expiacién, articulada mediante la interpretacién apostélica. El
islam se presenta como una restauracion: el Coran y la tradiciéon profética como autoridad
operativa para el culto y la ley tras la pérdida del altar, con un «fruto» definido no por el imperio,
sino por la perdurable devocién monoteista publica. Dada la ruptura, la comparacion plantea
qué afirmacion preserva mejor el culto abrahamico viable sin inventar un nuevo sustituto
cultual.

Una nota final es importante en cuanto al tono y la intencion. Este estudio no pretende imponer
creencias, usar textos como arma ni sumar puntos sectarios. Muchos lectores se acercan al
islam a través de titulares politicos, caricaturas culturales o polémicas heredadas. La invitacion
es mas simple: si el problema post-Templo es real, y si el Coran se presenta como una
revelacion transmitida que restaura la base profética, entonces la imparcialidad exige examinar
el islam en sus fuentes, no en sus estereotipos.

«No hay coaccion en la religion. La guia verdadera se ha distinguido del extravio. Quien
reniegue de los idolos y crea en Dios, se habra aferrado al asidero mas firme, que es
irrompible. Dios todo lo oye, todo lo sabe». (Coran 2:256, Isa Garcia)

Esto no se presenta como una concesidon moderna; se presenta como una consecuencia de lo
que la revelacién afirma ser: guia y advertencia que aclara, llama y persuade. La afirmacién del
ensayo no es que los musulmanes siempre hayan vivido esto a la perfeccion, sino que el
principio fundamental del sistema es la adoracion dirigida a Dios y la responsabilidad moral
ante El, no la conversion forzada.

La conclusién se ajusta a los términos de la comparacion. Si la ruptura post-Templo es real, y si
el islam se presenta como restaurador de la base profética en lugar de reemplazarla con un
nuevo mecanismo de culto, entonces deberia evaluarse segun lo que realmente afirma y exige.
Por lo tanto, el analisis regresa a su pregunta inicial: cémo una religion fundada en torno al
sacrificio basado en el altar puede seguir siendo viable una vez que este ha desaparecido? El
mundo posterior a los afios 70 impuso esta pregunta a todas las tradiciones abrahamicas. Este
estudio ha argumentado que el islam se presenta como una respuesta coherente a dicha
ruptura, preservando el culto, el arrepentimiento, la ley y el monoteismo profético sin depender
de un Templo que la historia ha eliminado.



	El Islam como continuación post-Templo del monoteísmo bíblico y la religión profética 
	Nota del autor (Propósito y límites) 
	Abstracto 
	Método y alcance 
	Introducción 
	Por qué esto importa 
	Línea de base en la Torá y los Profetas 
	Una voz judía tardía del Segundo Templo 
	La lógica moral de la orientación después de la ruptura 

	Una categoría bíblica para orientación continua 
	Un profeta como Moisés y la revelación pública 
	Daniel y el tiempo de la continuidad 

	Daniel revisitado: tiempo y transferencia 
	El Islam definido en sus propios términos: restauración, autoridad y continuidad 
	La afirmación de Mahoma y el modo de revelación: proclamación pública y discurso recitado 
	El Furqān como criterio: Por qué el Islam se define como corrección en lugar de invención 
	Compromiso consciente: contrastes narrativos que funcionan como correcciones 
	La mano de Moisés: De la aflicción a una señal sin daño 
	Aarón y el becerro: De ser autor de la idolatría a resistirla 
	Salomón: Del colapso idólatra a la exoneración explícita 
	El sacrificio de Abraham: de la prueba implícita a la sumisión consciente 
	Lote: De la vergüenza sexual a la claridad moral profética 

	Preservación de la Revelación: Comunidad, Autoridad y la Supervivencia de la Guía 
	El Corán y la Sunna: Las fuentes operativas de la guía post-Templo 
	Los seis artículos de fe: la cosmovisión básica que restaura el Islam 
	Adán, los ángeles y la responsabilidad moral 

	Los cinco pilares: un motor portátil de adoración y ley después de la ruptura 
	Motores comparados: tres caminos post-ruptura para la continuidad abrahámica 
	La postura del Islam sobre Jesús: Honrar al Mesías sin redirigir la adoración 
	La identificación de roles públicos como expectativa bíblica 

	La promesa de Ismael: verosimilitud, no salvación por linaje 
	Jesús y Mahoma en la misma categoría profética: una mejor base 
	El culto abrahámico antes de la crisis post-Templo: devoción directa y práctica del pacto 
	El Islam como la restauración del culto abrahámico posterior al Templo: portátil, portador de ley y universal 
	Las pruebas bíblicas para los demandantes: Deuteronomio y Jesús sobre los falsos maestros (RVR1960) 
	Diversidad cristiana primitiva sin sensacionalismo: Disputas reales sobre la autoridad y la ley 
	El marco paulino post-templo: reemplazo versus restauración 
	Lo que el Islam pretende corregir en la narrativa y la teología: Regreso al monoteísmo profético 
	El fruto como culto, no como imperio: Transferencia de la administración sin el principio del más fuerte 
	Conclusión: La cuestión post-Templo y la afirmación de la Restauración 

